
UNA 
CONGIUNTURA 
DI GUERRA

I  Q U A D E R N I  D I

I N T O  T H E  B L A C K  B O X

2 0 2 5

V O L U M E  # 7

A  C U R A  D I  I N T O  T H E  B L A C K  B O X

D I P A R T I M E N T O  D E L L E  A R T I  |  U N I V E R S I T À  D I  B O L O G N A





UNA
CONGIUNTURA

DI GUERRA
A CURA DI  NICCOLÒ CUPPINI ,  

MATTIA FRAPPORTI  

E  MAURILIO PIRONE

D I PA R T I M E N TO  D E L L E  A R T I
U N I V E R S I TÀ  D I  B O L O G N A

I  Q U A D E R N I  D I  I N TO  T H E  B L A C K  B O X



i quaderni di into the black box

DIRETTORE SCIENTIFICO
Sandro Mezzadra (Univers i ty  of  Bologna)

COMITATO EDITORIALE
 Niccolò  Cuppini  (Univers i ty  of  Appl ied Sciences  and Arts  of  Southern
Switzer land) ,  Car lotta  Benvegnù (Univers i té  Par is  13 ) ,  Matt ia  Frapport i

(Univers i tà  d i  Bologna) ,  F lor iano Mi les i ,  
Maur i l io  P i rone (Univers i tà  d i  Bologna)

COMITATO SCIENTIFICO
 Mart ín  Arboleda ,  C inz ia  Arruzza ,  Manuela  Bojadzi jev ,  Vando Borghi ,  Antonio

Cas i l l i ,  Feder ico Chicchi ,  Francesca Coin ,  Deborah Cowen,  Alessandro Del fant i ,
Kel ler  Easter l ing ,  Verónica Gago,  Giorgio  Grappi ,  Naomi C .  Hanakata ,  Michael

Hardt ,  Stefano Harney ,  Rol ien Hoyng,  Ursula  Huws ,  Brett  Nei lson ,  Ned Ross i ter ,
Ranabir  Samaddar ,  T iz iana Terranova ,  Nie ls  van Doorn ,  Jake Wi lson ,  Jamie

Woodcock

DIPARTIMENTO DELLE ARTI
Direttore  Riccardo Br izz i

Univers i tà  d i  Bologna
Via  Barber ia  4
40123 Bologna

CC BY 4 .0  Internat ional
Pr ima ediz ione :  Dicembre 2025

ISBN 9788854972230
DOI  https : / /doi .org/ 10 .6092/unibo/amsacta/8712

ISSN 2975-2701

Edit ing :  I lar ia  Cauzzi
I l lust raz ioni  d i  B ianca Van Di jk  (copert ina ,  capito l i  2-3-9) ,Hardae (capito l i  1 -4-

5- 10) ,  T ianaZZ ( introduzione 6-7-8)  d isponibi l i  su  P ixabay 



I N D I C E

Ibridazione e accelerazioni fra Stato, digitale e globalizzazione
pagina 7

A cura di  Into the Black Box

Pensare la guerra oggi
pagina 15

Laura Bazzicalupo,  Car lo  Gal l i ,  Sandro Mezzadra

Palestina globale
pagina 47

Ruba Sal ih ,  I lan Pappé,  Rafeef  Z iadah

Transizioni egemoniche / Fine dell’egemonia americana?
Egemonie, imperialismi, economie e movimenti - Parte I

pagina 72
Michael  Hardt ,  Francesca Governa

L’Europa contesa
pagina 62

Raúl  Sánchez Cedi l lo ,  Nadia  Urbinat i

Guerra nell’età ibrida. Caos sistemico, zone grigie, connettività
pagina 30

Damiano Palano ,  Cr is t ina Bas i l i ,  G iorgio  Grappi ,  Maur i l io  P i rone

Imperialismi e guerra civile mondiale
Egemonie, imperialismi, economie e movimenti - Parte II

pagina 88
Mauriz io  Lazzarato ,  Sandro Mezzadra



Anti-colonialismo e nuovi colonialismi in Africa
pagina 124

Francesco Strazzar i ,  Mar iasole  Pepa

Il racconto della guerra
Media, finanza, scenari della guerra

pagina 148
Inter v ista  a  Domenico Quir ico

Media, finanza, scenari della guerra
Discussione conclusiva

pagina 140
Si lvano Cacciar i

Movimenti sociali nella congiuntura bellica
Egemonie, imperialismi, economie e movimenti - Parte III

pagina 102
Giso Amendola ,  Car lotta  Cossutta ,  Maddalena Fragnito ,  Michele  Lancione



Ibridazione e accelerazioni tra Stato,
digitale e globalizzazione

A cura  d i  In to  the  B lack  Box

 Se nel 2019 avessimo scritto un romanzo

di fantascienza raccontando di

un’Intelligenza artificiale che comanda dei

bombardamenti via drone su una città

recintata totalmente distrutta, delle catene

globali del valore bloccate da una

pandemia planetaria che ha rinchiuso per

mesi miliardi di persone in casa, di

un’invasione russa dell’Ucraina, di Trump

che presenta su un suo social media una

mappa degli Stati Uniti che comprende

dalla Groenlandia al Canada fino al

rinominato Golfo d’America,  di un

miliardario con la maglietta “Occupy Mars”

che fa un saluto romano all’inaugurazione

del  sunnominato  Presidente  con colleghi

 che agitano motoseghe… Beh, saremmo

state non romanziere ma veggenti. Il

romanzo cyber punk in cui stiamo vivendo

ha evidentemente sia lunghe radici, che

tuttavia risultavano per lo più nascoste fino

a poco tempo fa, che brucianti

accelerazioni, sorprese e novità. Abbiamo

bisogno di chiavi interpretative originali

per provare a leggerlo e comprenderlo. 

    È in quest’ottica che dall’autunno 2024

alla primavera 2025 abbiamo organizzato a

Bologna un ciclo di eventi che ha preso la

“guerra”  come punto di ingresso per

comprendere la congiuntura attuale. I

contributi che potete leggere in questo

volume  sono  le  sbobinature di questi vari

I
N

T
R

O
D

U
Z

I
O

N
E

I
N

T
R

O
D

U
Z

I
O

N
E

7



 incontri, e ci pare possano rappresentare

una utile cartografia per iniziare a

orientarsi nel tempo caotico e fratturato

che stiamo vivendo. Attraversare questi

testi, crediamo, consente di assaporare sia

la storia frenetica degli ultimi anni che di

intravvedere alcune correnti di fondo che

la fanno scorrere. Abbiamo deciso di

organizzare i vari contributi attraverso tre

aree: “concetti”, “contesti” e “dinamiche”.

Tre vettori utili per indagare la guerra dal

punto di vista della sua teoria e storia, della

modalità in cui si afferma ed esprime in

modi eterogenei a differenti latitudini,

delle tensioni molteplici attraverso cui si

diffonde o genera effetti. 

 Vista l’ampiezza e ricchezza dei testi

presenti in questo volume, in questa

introduzione abbiamo deciso di limitarci a

proporre tre traiettorie di lettura che

emergono da essi, discutendo alcune

modalità con le quali la congiuntura di

guerra attuale si definisce attraverso e

ridefinisce al contempo la forma-Stato, il

digitale e i processi di globalizzazione.

Queste tre lenti per indagare la guerra

sono trattate distintamente, ma ci teniamo

a sottolineare come rappresentino un

campo di tensione, un intreccio. Che non

vanno, in altre parole, intese come una

classica distinzione tra politica, tecnologia

ed economia, ma che al contrario va

stressata proprio l’ibridazione che si sta

esprimendo tra queste dimensioni.

Guerra e Stato

   Per iniziare, quale profilo di Stato e quale

suo ruolo sta emergendo in questa nuova

fase storica, caratterizzata dal diffondersi

di regimi di guerra? Vale la pena

soffermarsi su almeno quattro nuclei

concettuali per capire quanto oggi una

molteplicità  di   categorie   storiche   della

statualità siano in profonda ridefinizione.

Alcuni di questi nuclei non sono del tutto

inediti, e abbiamo già avuto modo di

trattarli in passato con il lavoro di Into the

Black Box. In particolare, si possono

richiamare due elementi: il ruolo che

esercitano le infrastrutture interstatali per

riconfigurare le spazialità politiche; la

coesistenza di una molteplicità di attori al

fianco delle istituzioni statali -

complessificando la tassonomia del potere

e l’ideologia della sovranità. Altri nuclei

rivelano aspetti decisamente più originali,

come ad esempio la tendenza verso il

multipolarismo e il passaggio da un

comando planetario caratterizzato dalla

ricerca di egemonia all’affacciarsi di forme

di un comando senza di essa, e dunque di

forme di “semplice” dominio. Proviamo ad

attraversare questi nuclei. 

    Il primo nucleo può essere esemplificato

soffermandosi sul discorso fatto da

Netanyahu alla fine di settembre 2024

all’assemblea generale dell’ONU, che in

quell’occasione ha mostrato due mappe

definite “la maledizione” (The Curse) e “la

benedizione” (The Blessing). La seconda

mostra un Medio Oriente riorganizzato

intorno al corridoio economico India-

Medioriente-Europa, e Netanyahu sostiene

che la mappa delle “benedizione” «mostra

Israele e i suoi partner arabi che formano

un ponte di terra che collega Asia ed

Europa. Tra l’Oceano Indiano e il Mar

Mediterraneo, attraverso questo ponte, si

stenderanno linee ferroviarie, oleodotti e

cavi a fibre ottiche, e questo servirà a

migliorare due miliardi di persone».

Appare dunque in sostanza una mappa

costituita da Stati le cui spazialità si

intrecciano e legano attorno a progetti

infrastrutturali e logistici a tutela delle loro

supply chain – e più in generale dei loro in-

8



teressi geostrategici. Come leggere questa

dimensione sovrastatale utile, secondo

Netanyahu e non solo, anche a

promuovere “prospettive di pace in Medio

Oriente”? In primo luogo, appare anzitutto

sempre più evidente come spazialità

politiche e spazialità logistiche non

sempre coincidano, ma anzi come sia la

logica di queste ultime a determinare

spesso alleanze o conflitti e – più

ampiamente – a sovra-determinare le

logiche territoriali delle spazialità statuali.

Come dicevamo, non siamo di fronte a

qualcosa di inedito, e la storia è piena di

pacificazioni (o tentativi di stabilizzazione

della pacificazione) avvenuti attraverso

comuni interessi logistici (la costruzione

dell’Unione Europea, ad esempio). In

secondo luogo, questa dinamica si lega

alle trasformazioni dei processi di

globalizzazione, sulle quali torneremo in

seguito. Basti per ora dire che esse sono

espressione di una dimensione geopolitica

e geoeconomica, influendo in modo

diretto sull’aumento delle tensioni globali.

Si pensi ad esempio ai conflitti che

sorgono attorno alla Belt and Road

Initiative cinese o al summenzionato

Corridoio India-Medio Oriente-Europa

(Imec) presentato al G20 di Delhi del 2025

da Modi, con ai suoi fianchi Usa ed Emirati

Arabi Uniti.

    Il secondo nucleo può essere compreso

partendo dall’applicazione critica alla

congiuntura di guerra attuale della lettura

di John Mearsheimer, quando confronta

sistemi bipolari e sistemi multipolari. In

sintesi, in un sistema multipolare gli

squilibri possono essere più forti che in

uno bipolare, e uno Stato può ritenersi

molto più potente di un altro e pertanto

avere la percezione di poter conseguire

una vittoria facile sull’avversario.  È, in prati-

ca, un sistema più fragile come – secondo

alcune letture – si è dimostrato non solo in

Ucraina, ma anche in Medio Oriente nel

momento in cui si sono “ritirati” gli Stati

Uniti a seguito delle insorgenze arabe del

2011. Questa lettura offre numerosi spunti –

anche criticabili, ovviamente – ma ci

sembra dia la possibilità di considerare un

elemento di grossa novità, quello che

potremmo nominare come il passaggio in

corso tra un mondo che si definisce per

“blocchi” composti da più Stati a uno in cui

si formano dei “poli” attorno a una forma di

“grandi spazi” per lo più continentali. Ciò

non esclude, tuttavia, che la logica dei

blocchi possa anche applicarsi a una

dimensione multipolare, di fronte a una

crescente logica di militarizzazione del

mondo. 

    Il terzo nucleo che ci interessa porre in

rilievo mira a leggere la precedente

dinamica attraverso l’ipotesi di una fase

che passa dall’egemonia al dominio. Il

soggetto politico che svela più

palesemente questa transizione sono

chiaramente gli Stati Uniti. L’imperialismo

americano dell’ultimo secolo non ha mai

puntato a un controllo territoriale diretto

su ampia scala, ma alla disseminazione

strategica di basi militari per controllare le

risorse dei territori. Oggi, invece, se si

guardano ad esempio alle già richiamate

ambizioni (annunciate, illusioni probabil-

mente) di Trump su Canada, Panama ma

soprattutto Groenlandia, non si limitano

più a una dimensione di soft power

imperiale, ma a un controllo diretto:

appunto a un dominio. Una dimensione

che sembra fare il paio all’articolazione del

controllo promossa oggi da Big Tech – su

cui torneremo. L’ipotesi insomma è che la

potenza oggi dominante a livello

economico  e  militare  abbia   in   sostanza

9



 rinunciato/non abbia i mezzi per

affermare un controllo politico a livello

planetario come in passato, e che al

contempo non vi siano altre potenze in

grado o con la voglia effettiva di esercitare

tale livello. Perdendo di visione e consenso,

ossia appunto di egemonia, al potere

rimane il dominio. Un mondo senza

egemonia, insomma, è un mondo tutt’altro

che pacifico. 

    L’ultimo nucleo di riflessione problema-

tizza sia il concetto di Stato come unico

attore sul campo del conflitto, sia quello di

guerra. Oggi, infatti, la guerra non può

essere letta (solo) a partire dal campo di

battaglia o come una sfida tra eserciti

statuali - basta una veloce “osservazione”

sia ai campi di battaglia che ai flussi che li

istituiscono per rendersene conto. Si

moltiplicano le guerre ibride, commerciali,

le zone grigie, gli attori non convenzionali.

Ne consegue da un lato una

trasformazione anche della nozione di

pace, che diviene una condizione di guerra

latente; dall’altro lato la dimensione ibrida

della guerra - che passa attraverso la

minaccia ai rifornimenti energetici, alle

guerre informatiche, la minaccia alle

infrastrutture di approvvigionamento (di

elettricità, gas e acqua, ma anche di

internet), e via dicendo – estende (in forme

evidentemente diverse) la dimensione

bellica a livello globale e territoriale. È

proprio il concetto di “ibrido” che può

essere approfondito. La “guerra ibrida”

infatti si fa paradigma, e a ibridarsi sono

anche, ad esempio, logiche statuali e

finanziarie, logiche statuali e aziendali. Lo

Stato fluttua oggi con Trump assieme ai

mercati finanziari, anche perché la guerra

chiede allo Stato di essere qualcosa di

diverso da uno strumento di

governamentalità,  e  con i ritmi travolgenti

della finanza – o, più in profondità, stando

nei mercati finanziari come attore

finanziario – si perde capacità di tenuta

governamentale. Parallelamente, nella

sempre più agguerrita competizione

globale, il supporto statale diventa

fondamentale non solo in termini di

commesse e partnership, ma anche

rispetto alla difesa di quote di mercato o

penetrazione in altri mercati, così come

per l’espansione verso altri segmenti del

ciclo di vita delle tecnologie digitali, come

l’approvvigionamento di materie prime o

lo sviluppo di fonti energetiche. Passiamo

dunque al secondo asse di riflessione.

Guerra e digitale

    In questi ultimi anni abbiamo visto un

uso crescente delle tecnologie digitali

all’interno dei contesti bellici. Spesso si

indica l’offensiva azera del 2020 nel

Nagorno-Karabakh come primo conflitto

all’interno del quale in modo primario e

dispiegato il digitale – soprattutto l’uso

massiccio di droni teleguidati a basso

costo – ha giocato un ruolo fondamentale.

Tuttavia, nel corso degli ultimi decenni

ogni campo di battaglia è diventato

terreno di esperimento tecnologico-

finanziario per la guerra successiva. Già lo

scandalo della sorveglianza di massa della

NSA sollevato da Edward Snowden aveva

mostrato – tra le altre cose – come

l’invasione dell’Iraq fosse stata anche un

laboratorio tecnologico per la raccolta e

l’analisi di dati. 

    Il tema delle cyber war non è dunque

sicuramente una novità, ma quello che sta

accadendo è un salto di scala e un

approfondimento strategico nella portata

dell’uso di tecnologie digitali a fini militari.

Dalle armi automatiche a quelle assistite

dall’intelligenza artificiale come droni, mis-

10



sili e robot, dagli attacchi hacker per

rubare dati sensibili o manomettere

infrastrutture alle info war per diffondere

fake news o censurare contenuti, oggi il

digitale non si limita più a specifiche

operazioni militari ma riscrive

completamente “l’arte della guerra”. 

    Questo processo, a sua volta, sta

cambiando anche il modo in cui si

sviluppano la ricerca, la produzione e la

diffusione delle tecnologie digitali. Le

aziende tech fanno sempre più parte del

complesso militare-industriale di diversi

paesi, negli Stati Uniti come in Israele, in

Cina come in Turchia. I programmi di

addestramento dell’intelligenza artificiale

vengono adattati a finalità belliche,

mentre ex-militari vengono

contrattualizzati dalle aziende e ingegneri

delle industrie vengono reclutati negli

eserciti. Il controllo di infrastrutture

informatiche è diventato un fattore

strategico, mentre le politiche di

moderazione dei contenuti sui social

media assumono connotazioni sempre più

esplicitamente politiche. In altre parole,

siamo davanti a un doppio movimento: da

un lato, assistiamo alla progressiva

digitalizzazione del militare, dove

informatica e cibernetica vengono

applicate su larga scala alla dimensione

bellica; dall’altro una militarizzazione del

digitale, dove il design delle tecnologie

digitali assume una finalità direttamente

bellica. Come spiegare questa torsione

bellicista del digitale? E quali sono le sue

conseguenze?

    L’ipotesi che formuliamo è che

l’invasione dell’Ucraina e il genocidio a

Gaza, inquadrati all’interno dell’instabilità

sistemica data dall’erosione dell’egemonia

americana e dalla contemporanea

emersione   di   altri   attori   globali  di  cui

abbiamo parlato sopra, abbiano provocato

un’accelerazione nell’assimilazione del

digitale all’interno del complesso militare-

industriale. Assistiamo oggi a una

rinnovata corsa al riarmo all’interno di

quello che più voci hanno definito come

un “regime di guerra”, inteso non come

semplice produzione di armamenti ma

come riorganizzazione complessiva della

società attorno all’industria e alle politiche

degli eserciti. In questo contesto, in cui

non è possibile pensare di combattere

senza il supporto di tecnologie digitali, le

aziende tech diventano un partner

strategico della macchina bellica. 

    Proponiamo allora di far riferimento al

concetto di capitalismo politico come

angolazione teorica a partire dalla quale

inquadrare il rapporto sempre più stretto

fra sovranità e industria digitale. Per

Alessandro Aresu, il capitalismo orientato

politicamente è quello, soprattutto, di Stati

Uniti e Cina dove il Dipartimento della

Difesa e il Partito Comunista pianificano le

strategie di sviluppo industriale a partire

da obiettivi di sicurezza nazionale. Per

Sandro Mezzadra e Brett Neilson, invece, il

capitalismo politico abbraccia anche la

politicità delle operazioni del capitale, il

cui sviluppo non solo ha bisogno del

supporto degli Stati ma va più

estensivamente inteso come direttamente

politico nelle decisioni che prende e nel

suo riprodursi. 

    Ma quali sono questi effetti della

militarizzazione del digitale e della

digitalizzazione del militare? L’irruzione

delle aziende tech nel complesso militare-

industriale si basa primariamente

sull’assunzione del principio del dual use

come principio di riorganizzazione sociale:

tutto quello che è civile è anche militare, e

viceversa.  Una  soglia  di  indistinzione che

11



 richiama il tema delle “ibridazioni” che

abbiamo definito in precedenza.

L’elemento di scarto rispetto al passato sta

tuttavia nel fatto che oggi il digitale

abbraccia tutti gli ambiti della nostra vita,

in termini estensivi e intensivi. Tutto

potenzialmente può allora diventare

bellico, qualsiasi tecnologia militare può

essere applicata a livello civile. Salta la

distinzione fra spazi civili e spazi militari,

usi civili e usi militari, soggetti civili e

soggetti militari, guerra e pace. La sfera

pubblica diventa militarizzata, gli spazi di

dissenso si assottigliano, le guerre si

combattono sempre di più sulla

popolazione civile e nei contesti urbani.

Nulla di nuovo, evidentemente, ma una

accelerazione brutale di dinamiche

presenti da tempo.

   La “Silicon Valley della guerra” (o i suoi

corrispettivi cinesi) sta giocando una

partita in cui in palio non c’è solo il

controllo di un mercato multimiliardario,

ma il futuro stesso della guerra e delle

società per come le conosciamo. Il

capitalismo delle piattaforme per come lo

avevamo analizzato negli anni Dieci è

profondamente mutato. Non solo per la

diffusione di massa dell’AI, ma anche

perché sempre più “piattaforme di guerra”

emergono nel tentativo di prendere le

redini di questo genere di capitalismo -

ibridando guerra finanziaria e guerra sul

campo. E questo interviene in modo

diretto sui processi di globalizzazione.

Guerra e Globalizzazione  

    Ne Il Signore degli Anelli, Palantìr è una

sfera magica che consente di osservare

eventi lontani e di incidere sulle azioni

altrui e che conduce chi la usa verso una

percezione falsata della realtà. Peter Thiel,

molto  legato  a  Trump,  promoter  di   J.D.

Vance e fondatore di PayPal, ha preso

spunto da qui per elaborare l’azienda

Palantir - giocando con la creazione di un

nuovo oscuro potere sotto forma di dati.

Palantir è una delle piattaforme iconiche

dello scarto da poco indicato. Si presenta

come uno strumento di “AI-Powered

Automation for Every Decision”, e la

decisionalità che promette è di natura

sostanzialmente logistica, assemblando

capacità di raccolta e analisi dati con

output applicabili in qualsiasi ambito.

Molte voci stanno indicando come

l’espansione di Palantir sollevi interrogativi

sempre più urgenti sul rischio di una

deriva autoritaria nella società digitale

contemporanea. Le implicazioni del suo

utilizzo sono infatti enormi, dal controllo

aziendale alla polizia predittiva alla guerra

alla manipolazione dell’opinione pubblica. 

La matrice logistica di Palantir in sostanza

elabora procedure automatiche che si

applicano al mondo umano con logiche

macchiniche. È un po' quanto accade nei

magazzini di Amazon, dove le merci sono

stipate con logiche algoritmiche

“irrazionali” dal punto di vista umano ma

estremamente efficienti, come abbiamo

discusso in altre sedi. Ma la sua adozione

rispetto all’ambito bellico rappresenta

evidentemente un nuovo scenario.

Tuttavia, proprio la natura logistica di

dispositivi come Palantir induce a ritornare

sul fatto che la logistica da sempre

rappresenti una doppia natura di tipo

commerciale e militare. Applicare una

lente logistica alla guerra contemporanea

può dunque aiutare una comprensione di

come si stiano trasformando anche i

processi di globalizzazione, in un

momento in cui da una logistica dal

carattere più esplicitamente commerciale

si passa a una sua torsione più militare.

12



    La compenetrazione reciproca tra

militare e commerciale ha una lunga

genealogia, ma possiamo qui giusto

richiamare il passaggio sottolineato da

Deborah Cowen, quando a cavallo tra anni

Sessanta e Settanta si assiste all’esplosione

nell’utilizzo del container – spesso

considerato l’invenzione tecnologica più

importante dell’epoca della globalizzazio-

ne. Il container è un dispositivo che si

innesta in modo congiunto nei flussi

commerciali che all’epoca si estendono su

scala planetaria e nel rifornimento di

truppe statunitensi in Vietnam. La logistica

porta con sé questa logica di governo dei

flussi (di soldati armi capitali merci dati), e

un’ipotesi che possiamo avanzare è che

oggi più che a una “de-globalizzazione” si

stia assistendo a una forma di

“globalizzazione di guerra”, a una

“globalizzazione armata”, in cui dopo

decenni in cui la logistica dei processi

globali si era espressa in ambito

commerciale è ora un momento in cui il

lato militare della logistica a porsi in

evidenza. 

    L’attuale “caos del mondo”, il

moltiplicarsi di fratture nel sistema-

mondo, è dovuto anche a questa torsione

che ricalca il tema che abbiamo già

discusso della “guerra ibrida”. Le forme

tradizionali della guerra che intrecciavano

la dimensione statuale, quella tecnologica

e quella economica, si stanno oggi

muovendo verso una capacità di gestione

congiunta di questi processi grazie a

dispositivi come Palantir. Questo però non

“semplifica” ma complica le cose, le rende

appunto caotiche e fratturate, perché la

sfida alla sincronizzazione di tutti questi

processi (il vero nodo strategico per poter

vincere le guerre oggi) richiede un

continuo  aggiornamento  e  una   mobilità

 tra più forme del potere che non possono

più essere mediate da una singola

“razionalità”. In questo senso la guerra oggi

si impone perché è l’ambito più adatto ed

efficace per rilanciare l’economia

contemporanea. La guerra è dunque

terribilmente “razionale” dal punto di vista

capitalistico, accelerando le ibridazioni tra

poteri tecnologie ed economia che nella

guerra e per la guerra possono riprodursi

ed espandersi. 

    Accelerazione e ibridazione muovono in

senso complesso attraverso momenti di

ordine, disordine e caos, e la

“globalizzazione armata” si nutre di forme

di automazione decisionale a là Palantir.

Nel contesto del ciclo neoliberalista la

governance della “macchina globale” è

stata progressivamente affidata a una rete

di automatismi transnazionali sempre più

articolata e interdipendente, riconducibile

a ciò che Keller Easterling definisce come

Extrastatecraft: un insieme di infrastrut-

ture private che rendono operativa la vita

su scala planetaria. Le principali funzioni

economiche – quali il consumo, il trasporto

e la produzione – sono state garantite

attraverso l’integrazione di catene

automatizzate di natura tecno-finanziaria,

energetica e logistica, la cui efficienza si

fondava su una crescente interconnessione

globale.

    L’emergere della pandemia ha tuttavia

rappresentato un punto di discontinuità,

interrompendo parzialmente tali circuiti

automatici e generando una crisi sistemica

dell’interdipendenza globale. Fenomeni

come il collasso delle supply chain, il

disordine nei sistemi di trasporto

commerciale, la congestione delle

infrastrutture portuali e il fenomeno della

great resignation hanno evidenziato una

profonda fragilità strutturale all’interno del

13



mercato del lavoro e della logistica

internazionale. A partire da questo evento,

la rete di automatismi interconnessi che

fino ad allora aveva sostenuto il processo di

globalizzazione ha cominciato a

manifestare segnali di disfunzione e la

necessità di una riprogrammazione.

 Sebbene segnali anticipatori di una tale

necessità fossero già rintracciabili nelle

svolte politiche del 2016, in particolare con

la vittoria elettorale di Donald Trump e il

referendum sulla Brexit, è con l’irruzione

della pandemia che si è verificato un

effettivo blocco dei meccanismi di

distribuzione globale. La successiva

escalation bellica ha ulteriormente

intensificato la portata destabilizzante di

tale crisi.

    La guerra, pur presentando una

dimensione militare geograficamente

circoscritta, produce allora effetti

dirompenti su scala globale nella sua

dimensione strategica. In particolare, il

conflitto russo-ucraino, pur restando

localizzato sul piano operativo, esercita

una pressione sistemica sull’economia

internazionale, colpendo in modo

significativo i nodi nevralgici

dell’economia. In quanto fenomeno

integrato all’interno dei cicli iper-

tecnologici della contemporaneità, anche

la guerra si configura come un

automatismo, la cui apparente

irreversibilità deriva proprio dalla sua

natura sistemica. Essa si inserisce nella rete

globale come un automatismo tra altri, ma

con una funzione peculiare: quella di

disarticolare e compromettere gli altri

automatismi su cui si fonda il

funzionamento dell’economia mondiale.

Per tale ragione, gli effetti del conflitto non

possono essere valutati esclusivamente

attraverso una lente  militare.  La  loro  inci-

denza si estende ben oltre il danno

materiale e umano prodotto sui territori

direttamente coinvolti, manifestandosi in

modo ancora più significativo nella rottura

dei cicli economici e tecnologici globali, e

segnando una trasformazione radicale nei

processi di interdipendenza che avevano

costituito il precedente sistema economico

globale contemporaneo.

14



Pensare la guerra oggi
10  o t tobre  2024

Laura  Bazz ica lupo ,  Sandro  Mezzadra ,  Car lo  Gal l i

Sandro Mezzadra.  Pensare la guerra. Un

esercizio di carattere teorico che

naturalmente non può prescindere dalla

realtà angosciante delle guerre

attualmente in corso. Vorrei cominciare

indicando in modo telegrafico alcuni

aspetti di queste guerre – della guerra in

Medio Oriente e della guerra in Ucraina in

particolare – che spesso non sono assunti

pienamente nella loro importanza.

Pensiamo alle due mappe che Netanyahu

ha presentato all’assemblea Generale

dell’ONU – da lui definita una “palude

antisemita”, cosa di per sé significativa –

alla fine di settembre. Una mappa si

intitolava la maledizione, e mostrava l’“asse

del   male”,   come   viene   spesso  definito

quello della resistenza sciita; l’altra mappa

si intitolava la benedizione. Ciò su cui

vorrei richiamare l’attenzione è che questa

seconda mappa, la benedizione, appunto,

mostra un Medio Oriente riorganizzato

intorno al corridoio economico India-

Medio Oriente - Europa, progetto

fortemente sponsorizzato dagli Stati Uniti

e rilanciato circa un anno fa al G20 a

Nuova Delhi.

Spostandoci sul secondo terreno di guerra

particolarmente significativo oggi – per

quanto naturalmente non siano soltanto

questi due i teatri di guerra – tra domenica

scorsa e lunedì [6-7 ottobre, ndr] ci sono

stati attacchi russi nel mar Nero a due navi

che  trasportavano  cereali  ucraini.  Era  da

C
A

P
I

T
O

L
O

 
1C

A
P

I
T

O
L

O
 

1

15



molto tempo che questo non accadeva e

riporta con la memoria alle prime

settimane di guerra, quando il blocco delle

catene di fornitura dei cereali, tanto ucraini

quanto russi, ha determinato una crisi

alimentare in diverse parti del mondo, dal

Corno d’Africa all’America Latina.

Questi due esempi rendono conto delle

poste economiche in gioco nei conflitti del

presente, in particolare per quel che

riguarda le supply chains, le catene di

fornitura, che costituiscono l’ossatura del

commercio mondiale. Ciò che ne derivo, è

una consapevolezza dei limiti di una

lettura unicamente geopolitica delle

guerre del presente: la geopolitica può

certamente aiutare a comprenderle, ma

non è sufficiente a comprendere ciò che è

realmente in gioco in queste guerre. 

Abbiamo pensato che, per cominciare ad

approssimare questa questione, fosse utile

iniziare ragionando su continuità e

differenze tra le guerre di oggi e quelle che

hanno segnato la fine della guerra fredda,

gli anni ’90 e i primi anni 2000. 

Io vorrei molto brevemente tornare a

quelle guerre, tra loro piuttosto diverse,

con qualche cenno a due letture che mi

sono particolarmente vicine e care: in

Impero – libro che ebbe grande successo

quando fu pubblicato nel 2000 – Michael

Hardt e Toni Negri sostenevano che la

prima guerra del Golfo avesse mostrato gli

Stati Uniti come unica potenza in grado di

amministrare la giustizia internazionale.

Gli Stati Uniti da questo punto di vista si

presentavano all’interno di Impero come

la “polizia della pace”; le guerre,

combattute nel Golfo ma anche in teatri

come la Somalia e i Balcani, apparivano ai

due autori operazioni di polizia

internazionale Dopo l’11 settembre, mentre

si  profilava l’inizio  della  guerra globale  al

terrorismo, l’analisi di Hardt e Negri in un

libro intitolato Moltitudine cambia

direzione, e sottolinea come si stesse

delineando uno stato di «guerra globale –

cito – che erode a tal punto la distinzione

tra guerra e pace che nessuno di noi

immagina più una pace reale». Come molti

altri e molte altre in quegli anni, Hardt e

Negri riprendono la categoria di eccezione

e parlano di uno “stato di eccezione

permanente”. 

La seconda lettura di quei conflitti su cui

voglio brevemente soffermarmi è quella

offerta da Carlo Galli nel 2002 in un libro

intitolato La guerra globale. Al centro di

questo libro, uscito nel 2002 e dunque

sotto l’impressione dell’11 settembre, è il

conflitto tra le identità: qui Galli

decostruisce questo conflitto, sostiene che

benché esso coinvolga la carne, cosa da

non dimenticare, quello tra le identità sia

un conflitto “di fantasmi”. Galli prendeva

sul serio la determinazione globale della

guerra, riconosceva l’intreccio inestricabile

tra guerra globale e guerra economica, e

con toni in fondo simili a quelli di Hardt e

Negri scriveva, anche qui cito, «la guerra

globale non è uno scontro di differenze

chiare e distinte ma un unico caos in cui si

mescolano i volti contrapposti di un Uno in

lotta con sé stesso». Emerge qui la logica

dell’“Uno”; la convinzione che la guerra si

svolgesse, nelle sue diverse manifestazioni,

all’interno di un mondo definitivamente

unificato. 

A lungo, dal punto di vista delle retoriche

di giustificazione dell’intervento militare

occidentale, è prevalso il riferimento a

categorie come quella di “stato fallito” e

“stato canaglia”. Quest’ultima è una

categoria magistralmente smontata e

decostruita da Jaques Derrida in quegli

anni.  Tuttavia  credo  che   valga   la   pena

16



soffermarsi brevemente sul significato di

questa categoria. Parlare di “stati canaglia”

significava respingere la guerra ai margini

di un sistema internazionale che si

supponeva funzionasse a pieno regime

secondo le sue norme e i suoi standard.

Vengo al nostro presente, ora. Quello che

mi interessa mettere in evidenza può

apparire un paradosso. Oggi siamo

circondati da discorsi e da processi che

sembrano annunciare la fine di quel

processo di unificazione di cui ho appena

parlato. Basti pensare alla figura del

decoupling, della “separazione”, della

riduzione dell’interdipendenza, oppure del

re-shoring, della riorganizzazione delle

catene di fornitura. Pensiamo alle guerre

commerciali, pensiamo al protezionismo,

pensiamo ai dazi, per esempio a quelli

varati nei giorni scorsi dall’Unione Europea

sulle auto elettriche cinesi. Tutto questo ci

parla di fratture. Io credo si debba fare lo

sforzo di leggere queste fratture all’interno

di una cornice che continua ad essere

caratterizzata da potenti processi globali di

unificazione. Questo è esattamente quello

che può sembrare un paradosso ma che

dovremmo tenere sempre presente per

comprendere ciò che accade oggi, per

comprendere le guerre del presente. Si

tratta certamente di guerre che non si

possono in alcun modo leggere o

giustificare attraverso una categoria come

quella di “stato canaglia”, soprattutto se

teniamo presente che sullo sfondo delle

due guerre maggiori di cui ho parlato, c’è

la competizione strategica tra Stati Uniti e

Cina che viene spesso interpretata

secondo la figura, fuorviante ma

ampiamente circolante oggi, della “nuova

guerra fredda”. Stiamo parlando di guerre

che coinvolgono direttamente o

indirettamente  potenze  nucleari.   Stiamo

17

parlando soprattutto – e questo è un altro

punto che vorrei sottoporre alla

discussione – di guerre che si combattono

all’interno di una doppia crisi: la crisi del

sistema internazionale e la crisi del

sistema-mondo. C’è evidentemente una

differenza tra sistema internazionale e

sistema-mondo: il sistema internazionale è

quello che si organizza intorno agli Stati; il

sistema-mondo è quello che, si può dire, si

organizza intorno alle operazioni di attori

capitalistici. Oggi io credo che entrambi

stiano attraversando una radicale crisi: caos

sistemico, per citare Giovanni Arrighi, uno

dei grandi teorici del sistema-mondo. È

proprio all’interno di questa doppia crisi

che si è prodotta una concatenazione tra

la guerra in Ucraina e la guerra a Gaza e

poi in Medio Oriente. Sono evidentemente

guerre che, se considerate singolarmente,

non hanno nulla a che vedere l’una con

l’altra, né quanto alle storie specifiche, né

quanto alle poste in gioco. Ma è dentro la

doppia crisi di cui ho parlato, che si è

determinata oggettivamente una

concatenazione tra queste due guerre,

internamente a quella che abbiamo scelto

di chiamare, nel titolo del ciclo di incontri,

una “congiuntura di guerra”. La guerra

appare oggi del tutto diversamente da

come appariva negli anni ’90 e nei primi

anni 2000, al centro dei processi globali. 

Mi avvio verso la conclusione. Ciò che

unisce e che consente di spiegare la crisi

del sistema internazionale e la crisi del

sistema-mondo, è una terza crisi: la crisi

dell’egemonia globale degli Stati Uniti

d’America. Questa è una crisi che i teorici

del sistema-mondo hanno analizzato fin

dalla metà degli anni ’90 e che

successivamente, con la sostanziale

sconfitta militare degli Stati Uniti in Iraq e

in   Afghanistan,    e   con   la   grande   crisi



finanziaria del 2007-8, è diventata agli

occhi di molti una evidenza. Ho

menzionato un paio di volte la teoria del

sistema-mondo, teoria secondo cui la

storia del sistema-mondo capitalistico fin

dal XVI secolo è organizzata intorno a cicli

egemonici, attorno alla successione di

potenze capaci di determinare

un’articolazione tra territorialismo e

capitalismo. Nella prospettiva di questa

teoria, un momento chiave nella storia, un

momento estremamente complesso e

delicato, è quello che viene chiamato il

momento della transizione egemonica, del

passaggio cioè da una egemonia all’altra.

Per motivi che sarebbe troppo lungo

spiegare, io non credo che oggi la

prospettiva di uscita dalla doppia crisi di

cui ho parlato sia una transizione lineare

dagli Stati Uniti ad un’altra potenza, per

esempio la Cina. Credo però che la

situazione in cui stiamo vivendo abbia tutti

i segni e tutte le caratteristiche delle

precedenti transizioni egemoniche, e se

guardiamo a queste precedenti transizioni

egemoniche c’è da preoccuparsi: le

transizioni egemoniche sono state

caratterizzate da un succedersi di guerre

sempre più devastanti. In breve,

l’affermazione dell’egemonia britannica

viene a compimento sui campi di battaglia

delle guerre napoleoniche; l’affermazione

dell’egemonia statunitense richiede le due

guerre mondiali della prima metà del ‘900.

Questi sono certo precedenti storici poco

incoraggianti, ma che dovrebbero

rafforzare la nostra determinazione a

cercare delle vie d’uscita dalle crisi di cui

ho parlato che siano diverse da quella

bellica.

   Oggi viviamo in una congiuntura nella

quale occorre tornare a nominare al

plurale  l’imperialismo:  siamo  in  presenza

18

di diversi imperialismi e questo è

naturalmente un altro aspetto

preoccupante. Dobbiamo comprendere

come funzionano questi imperialismi in

una situazione, per concludere, in cui

sistema internazionale e sistema-mondo,

spazi politici e spazi del capitale, sono

sempre più evidentemente sconnessi,

disarticolati. Certamente questa

affermazione può suonare astratta, ma

penso che sia sufficiente ripensare alle due

“vignette” con cui ho aperto questo

intervento, per comprendere l’assoluta

materialità di quello che ho detto.

La mia ipotesi è che, in una situazione

come questa, convenga ragionare non

soltanto sulle guerre “guerreggiate”, ma

anche su quello che chiamiamo il “regime

di guerra”, ovvero la penetrazione della

logica della guerra all’interno della cultura,

della società, dell’economia, anche in paesi

non direttamente coinvolti nelle

operazioni belliche. Pensiamo al dual-use,

all’uso duale di tecnologie e produzioni

industriali, sempre più spostato verso la

possibilità dell’uso militare. Certamente

quello che sto dicendo coinvolge in modo

particolare i settori di punta

dell’innovazione tecnologica: la ricerca, la

produzione industriale, nel campo

dell’intelligenza artificiale e più in generale

delle tecnologie digitali. Quello che è in

gioco dunque è la qualità stessa dello

sviluppo, la qualità stessa dello sviluppo

culturale, politico, sociale ed economico. 

Ultimo esempio: la transizione ecologica

ed energetica. Evidentemente la guerra, la

logica della guerra, il regime di guerra,

impattano molto violentemente sulle

prospettive della transizione ecologica e

della transizione energetica. Sono cose che

credo dobbiamo tenere presente quando

parliamo  oggi  di  guerra  allo  stesso titolo



degli sviluppi bellici in Israele, in Medio

Oriente, in Russia, in Ucraina. 

La domanda con la quale vorrei segnare

l’avvio di questo ciclo di incontri è: come si

lotta oggi contro la guerra e contro il

regime di guerra? È una domanda che

naturalmente non ha risposte semplici,

che difficilmente può trovare risposta

esauriente a tavolino, ma per noi è la

domanda che orienta l’intero ciclo di

incontri.

Carlo Galli. Il mio punto di vista è

parzialmente coincidente con quello di

Sandro Mezzadra, ma con delle

sottolineature diverse. Abbiamo il

problema di decifrare le guerre di oggi,

che ci riguardano molto più da vicino delle

guerre di ieri, poiché si sta molto

restringendo lo spazio “esente” dalla

guerra, cioè l’Occidente – che era “lo spazio

esente dalla guerra", che faceva le guerre

“fuori”. 

Per capire è necessario mettere in

successione storica gli schemi. Dopo la

Seconda Guerra Mondiale, abbiamo avuto

uno schema duale delle relazioni

internazionali, con sostanzialmente due

modelli di civiltà, entrambi moderni ed

entrambi unificati dalla loro modernità;

erano due modi diversi di interpretare

l’epoca, ma entrambi interni all’ideologia

del progresso, al culto della tecnica. Erano

l’uno l’eresia dell’altro: il numero chiave era

due, ma sotto c’era anche l’Uno.

Questo, sotto il profilo del rapporto tra

guerra e politica produceva questo

risultato: che la guerra era improbabile, la

pace impossibile. Cioè, vi era una

situazione di tensione continua che si

manifestava nei punti in cui i due imperi si

toccavano, ma soprattutto all’interno di

ciascuno dei due imperi, ciascuno percorso

19

da “eresie” che venivano addebitate

all’influenza dell’altro. Basti pensare al

maccartismo negli Stati Uniti – che era una

persecuzione dei progressisti – o al fatto

che nell’Impero sovietico scoppiassero

continuamente rivolte nei paesi occupati. 

Le guerre dov’erano? Certamente non nel

punto di contatto tra i due imperi; erano

fenomeni periferici che ovunque si

manifestassero erano sempre legati al

grande conflitto, che però era tutto

potenziale. Con questo s’intende ad

esempio che le guerre di liberazione

coloniale erano a loro modo supportate

dal blocco comunista; al contrario, il blocco

occidentale, gli Stati Uniti di fatto,

difendeva in vari modi posizioni di

dominio o apertamente coloniale o semi-

coloniale – basti pensare ai rapporti tra gli

Stati Uniti e l’America Latina, oppure al

fatto che l’Inghilterra e la Francia abbiano

a lungo e sanguinosamente difeso i propri

imperi coloniali, che si sono disfatti

solamente nel 1960. 

C’era un due, la cosa più evidente; c’era

l’uno, la sostanza. E poi, c’era il proliferare

di guerre, il cui scopo fondamentale non

era però quello di mettere in discussione la

sicurezza reciproca, che era invece

assicurata dal potenziale di mutua

distruzione; pur essendo questo un modo

molto costoso di “assicurarsi” la sicurezza,

ha funzionato.

Tutto ciò salta quando il capitalismo fa un

passaggio fondamentale dal paradigma di

Bretton Woods al paradigma neoliberista,

passaggio che impegna gli anni ’70, che

produce una capacità del capitalismo di

sfidare mortalmente il comunismo – cioè

l’economia di piano, l’economia di

comando – con conseguente crollo

disastroso dell’“antagonista” russo. Nel  

frattempo i  cinesi,  essendo più  malleabili,



assorbono ciò che può essere assorbito e

conservano il potere comunista.

 Si apre a questo punto un decennio,

possiamo dire anche quindicennio, di

monopolio mondiale della potenza reale, il

monopolio statunitense, l’iper-potenza

solitaria: ciò fa si che molte analisi

dell’epoca siano centrate su una idea di

“unità” del mondo. Questa “unità" non è né

omogeneità né uguaglianza. L’irruzione del

capitalismo negli spazi del comunismo,

l’irruzione globale del capitalismo, non

implica che “tutti diventano capitalisti”, ma

che il mondo venga attratto all’interno di

un sistema che ha delle gerarchie: c’è chi

ci mette il capitale, chi le idee e

l’innovazione, chi la manodopera

altamente qualificata, chi la manodopera

semplice, chi le materie prime, chi gli

schiavi. C’è una grossa differenza, dunque:

non possiamo pensare al mondo come

“unificato”; semplicemente, c’è una forma

di produzione, anche se anch’essa

complicata dal fatto che, pur essendo

diffusa in tutto il mondo, veda un

predominio netto della finanza

sull’economia reale, cosa che va a

costituire un mondo complesso, niente

affatto semplice. Questo è un mondo in cui

i conflitti ci sono: cambia però la tipologia

del conflitto. Quella egemonica in questo

decennio o quindicennio è chiamata

“terrorismo”: si tratta di qualcosa di non

localizzabile, qualcosa che non ha confini,

che si muove come se il mondo fosse tutto

un mare e questi fossero tutti pirati. 

A questa sfida, senza approfondirla nel

merito, si risponde con altrettanta

infinitezza: il concetto è quello di una

guerra globale e senza fine contro il

terrorismo. Ciò poi significa una serie di

attacchi che non hanno caratteristica

formale di guerra,  pur essendo espressioni

20

di violenza: assassinii mirati; attacchi che

colpiscono Stati che si vanno disgregando

(basti pensare alla Somalia, che diventa

luogo in cui ci sono tanto forme di

annientamento del terrorismo quanto

anche forme di contro-terrorismo, più o

meno efficace e fortunato); si può pensare

a Bin Laden che colpisce le torri e a sua

volta viene colpito; si può pensare

all’Afghanistan, si può pensare all’Iraq. È

una violenza continua, non è un

quindicennio di pace: è un quindicennio in

cui la violenza è quotidiana, normale, pare

essere ciò di cui si nutre il sistema. Ma ciò

di cui si nutre è il contorno, essendo invece

la sostanza l’economia: è un contorno che

non può mai mancare, ma il piatto forte è

lo sviluppo del capitale.

Questo sviluppo del capitale, però, si

interrompe: il neoliberismo è in crisi

almeno dal 2007, non è nella fase del

trionfo e dell’euforia, e dunque del

consenso ricevuto dalle società. È da molto

tempo ormai una macchina ansimante,

una macchina che marcia male, che non

produce più benessere. Tanto è vero che in

tutto l’Occidente le società stanno

rispondendo attraverso fenomeni che

possono essere definiti in vario modo

(“populismo”, ad esempio): forme di dura

reazione nei confronti del paradigma

affermato e non più praticabile, del

paradigma neoliberista, che ha sempre più

bisogno di politica per sostentarsi, non è

più “auto-propulso”. L’idea è che il cuore

teorico del neoliberismo – che poi non è

altro che neo-marginalismo – sia il fatto

che i processi economici siano di per sé in

equilibrio (un equilibrio almeno statistico)

ove non disturbati. Questa teoria oggi non

è più affermabile in sede scientifica – a

livello propagandistico si può ancora dire

“lasciamo  lavorare  i  produttori”,  “lo  Stato



non crea ricchezza”, “l’economia ce la fa da

sola”, ma non è nulla più che propaganda

in malafede. L’idea reale, ciò che sta

capitando, è invece il continuo ricorso alle

strutture della politica, e al loro aspetto più

duro: dove non arriva l’austerità, che

arrivino i provvedimenti di polizia! Dove

non arriva la capacità di convincersi che

“siamo tutti sulla stessa barca”, che questa

convinzione venga prodotta dal fatto che

siamo perennemente in guerra contro

nemici che ci vogliono male! Dobbiamo

essere uniti, e “marciare”: questo, con la

differenza sostanziale rispetto alle

retoriche e alle strategie reali della destra

di un tempo, che ragionava

tendenzialmente così, ma che faceva

funzionare l’economia con sistemi para-

keynesiani; in secondo luogo e soprattutto,

quella funzione di unificazione contro il

nemico esterno e interno, la voleva

realizzata attraverso la produzione di

“masse eroiche”. La differenza, oggi, è che

si produce una funzione di unificazione

assolutamente esterna ed estranea al

concetto di “masse eroiche”. Oggi c’è

soltanto la costruzione di una società

atomizzata – ed è il neoliberismo ad averla

preparata negli ultimi trent’anni – di

individui spaventati, ansiosi, privi di legame

sociale, che hanno preoccupazioni varie,

paura; e alle tante paure del quotidiano

(economiche principalmente) si aggiunga

la paura delle autocrazie.

Questo perché, mentre andava in crisi il

neoliberismo, capitava anche un’altra cosa:

la formuletta dell’“Uno” – con gli “n” che si

muovono all’interno di questo “Uno”, che

creano fastidio e danno turbolenza, ma

senza toccarne l’essenza – non esiste più.

La crisi del neoliberismo è una crisi interna,

ma è dettata anche dal fatto che alla

produzione     capitalistica     sono    arrivati

21

anche altri soggetti, nel mondo, nel

pianeta. Detto con una immagine: il crollo

dell’URSS può essere interpretato come

diluvio – in cui le acque coprono la terra e il

capitalismo copre la terraferma. Proviamo

a porla in un altro modo: la geopolitica

perde molto peso come capacità di

spiegazione delle dinamiche

internazionali; magari diviene invece più

importante la geo-economia. Questo, dopo

il 2007-8, non è più troppo vero. Le acque

calano e dalle acque emergono le

formazioni rocciose: qualcuno si ricorda

del concetto di “interesse strategico

nazionale”. La Cina se lo ricorda eccome:

nel suo interesse economico nazionale c’è

essenzialmente Taiwan, cui la Cina “vuole

bene”, con cui fa affari continuamente,

sistematicamente, massicciamente;

semplicemente, ne vuole il possesso

politico e militare, grazie al quale farebbe

una cosa che gli americani non le

consentiranno mai di fare e cioè accedere,

liberamente, all’Oceano. È esattamente ciò

che provò a fare il Giappone: costruirsi un

impero terrestre. E così minacciare il

dogma americano per cui gli USA devono

controllare entrambe le sponde di

entrambi gli oceani su cui si affacciano. Se

la Cina si prendesse Taiwan, gli Americani,

nella loro idea, perderebbero il Pacifico.

L’altra linea, transitoria e minacciata, è la

Via della Seta, la via di terra. Ed ecco il

significato della guerra in Medio-Oriente:

costruire una linea, dall’India – che non

ama la Cina –, vincendo gli sciiti, arrivando

ad Iran e magari Siria, con la benedizione

di Arabia Saudita e Israele; tutto ciò è in

f ieri, è quello che sta succedendo. Questo

è uno dei motivi che portano, con il calo

(simbolico) delle acque, a far emergere una

terra frastagliata, che è in sé divisa, non è

una unità;   è fatta di separazioni e di



interesse strategico permanente. Questo lo

vediamo anche in Ucraina, dove la

spiegazione è una spiegazione “vecchio

stile”: la Russia è una potenza che ha a che

fare con l’Europa solo nella misura in cui

controlla l’istmo Ponto-Baltico (una linea

che va da Riga o da Kaliningrad, a

Mariupol o Odessa). Se la Russia qui ha il

controllo, ha la possibilità di premere

sull’Europa, se non lo controlla è come se

avesse un piede tagliato: l’Ucraina è “il

piede della Russia” verso l’Europa. 

La Russia ha perso la Guerra Fredda, ma

per un motivo o per l’altro non si è seguita

la grande indicazione di Machiavelli

(“atterrato un nemico, lo si deve finire”), e

dunque la Russia, come era evidente, si è

ripresa. Con 17 milioni di kmq, non è certo

rimasta a fare il “servitore muto” degli

americani. La prima cosa che vuole è

l’Ucraina: non per invadere l’Europa –

anche perché i russi sono pochi, non

possono invadere l’intera Europa – ma per

essere fuori dalle porte di casa dell’Europa

stessa, essendo così un vicino molto

grosso, molto arrabbiato, molto

maleducato. 

Dunque, un’ipotesi di geopolitica, lì, io ce

la vedo. Tanto che la guerra economica

contro la Russia è sostanzialmente fallita:

ed è fallita incrinando molto l’unità del

capitalismo mondiale. Tra le crisi che

hanno reso difficile il meccanismo

capitalistico mondiale non ci sono solo i

dazi, che pesano molto, ma ci sono anche

le sanzioni. Eppure, si vive anche sotto

sanzioni. La Russia ha sul proprio territorio

tutte le materie prime che le possono

servire, ed è complicato quindi “vincere”

con le sanzioni: le sanzioni l’hanno

obbligata, certo, ad istituire un

meccanismo finanziario diverso da quello

controllato   dagli   occidentali  (lo  Switch),

22

ma questo non è sufficiente a perdere una

guerra. Non si perde la guerra neanche se,

dall’altra parte, c’è un rifornimento

massiccio di armi e di qualche uomo: ma

soprattutto di armi, sulla base del principio

per cui “combatteremo fino all’ultimo

ucraino”, cosa che la Russia è

sostanzialmente disposta ad accettare, per

quanto non fosse la sua idea iniziale. Poi

c’è un interesse diverso, l’interesse

americano dell’“adesso glielo diamo noi il

Vietnam”, dunque l’idea che la Russia

debba essere costretta in una situazione

vietnamita, in cui si deve logorare e

“perdere la faccia”. Poi, c’è la vecchissima

idea inglese, che osteggia la presenza di

una superpotenza sul continente – e se la

Russia vincesse la guerra in Ucraina

diventerebbe un po’ troppo ingombrante.

C’è anche l’idea, sempre tutta inglese, che

la Polonia e gli Stati Baltici ricadano in un

qualche modo all’interno della sfera

d’influenza inglese. Quanto agli altri

europei, non hanno un motivo al mondo

per fare quella guerra: la Germania è

l’ultima a poter avere motivi per quella

guerra, infatti non la voleva fare, ha

recalcitrato fino all’ultimo, e poi, avendo

scarsa influenza politica, ha dovuto cedere,

dopo essersi visti tagliati i rifornimenti; lì, il

modello economico nel XXI secolo era un

neo-mercantilismo che produceva un

surplus della bilancia dei pagamenti

mostruoso, fondato sul fatto che avesse

energia sotto costo ma esportasse BMW e

Mercedes ad altissimo costo.

Siamo dunque davanti al ritorno della

geopolitica; esso potrebbe essere anche

descritto come un ritorno della geopolitica

che non è ammessa. Se fosse ammessa,

saremmo serenamente all’interno di una

pratica dei “grandi spazi”, per la quale

esistono    pochi    “grandi   spazi”:    ma   gli



americani all’idea dei grandi spazi non

accederanno mai, perché hanno l’idea che

l’unico grande spazio sia il mondo, nel

quale loro vogliono avere una posizione

privilegiata, economica – con il dollaro

come base dell’economia mondiale – e

militare – con 800 basi militari nel mondo.

Da questa posizione non è facile scalzarli,

c’è chi ci sta provando: la Cina, non

entusiasta di una reale e piena

interruzione dell’unità dell’economia

mondiale, vi forse è disposta, se c’è un

trade off a lei favorevole. Ma, politicamente,

la Cina è la prima a teorizzare i “grandi

spazi”. Abbiamo, così, una discrasia tra una

politica forte – un ritorno della geopolitica –

e due posizioni che vi si oppongono, quella

americana sotto il punto di vista politico e

militare – nella volontà che non esistano

centri di potere realmente paritetici – e

quella delle logiche economiche – che per

quanto rese più difficoltose certamente

non hanno spezzato la propria unità, non

ci sono situazioni di autarchia. 

    Dunque oggi non si può più dire che le

guerre non siano tante e molto presenti,

che non pullulino all’interno di un unico

sistema economico-politico: oggi il

pullulare di guerre non è all’interno di un

sistema, il sistema qui è messo in

discussione. Non sono più guerre di

periferia rispetto ad un centro intatto ma si

avvicinano: il centro non è intatto, ha

qualche problema, e non solo il fatto che

Putin voglia l’Ucraina. Esso ha problemi

interni, nel funzionamento del sistema

economico, nella legittimazione delle

istituzioni politiche. A ciò si risponde con

un inedito miscuglio tra logiche che

dovrebbero essere universalistiche del

capitalismo e logiche vecchio stile della

politica hard, che mira alla guerra, anche

se  solo  a  parole,  visto  che nessuno Stato

23

occidentale sopporterebbe la benché

minima situazione bellica; non parlo di

una bomba atomica che colpisca una città

occidentale, ma anche solo una bomba

convenzionale. Quello ci porterebbe

immediatamente ad essere tutti pacifisti.

La nostra capacità di resistere ad una

situazione di guerra, ad una gran brutta

situazione di guerra, e per questo basti

vedere Gaza, non c’è. Le nostre minacce, gli

appelli e le chiamate alle armi, hanno un

limite intrinseco: non ci crede nessuno.

Veramente vogliamo fare la guerra alla

Russia? Qual è l’interesse strategico

italiano lì? Davvero siamo i “difensori” del

diritto internazionale?

Questo, solo come indicazione del fatto

che il regime di guerra, che c’è, è anche

una tigre di carta. Certo è che se non si

leva mai una voce critica, impareremo a

pensare sempre più in termini di “nemico”,

in termini di “aggressione”, in termini di

asse del “bene” contro asse del “male”.

Serve una voce critica che dica che “il re è

nudo”, che si chieda se davvero vogliamo la

guerra. 

Il punto però è che è vero questo: oggi non

c’è un nomos della terra. Siamo, se va

molto bene, in una fase di assestamento,

che torno a dire è rifiutato di principio

dagli americani, per i quali il mondo va

bene così com’è – e da qui deriva qualche

preoccupazione. Questo assestamento può

avvenire in forma catastrofica, come

ricordava Sandro; può avvenire con

qualche buonsenso, come non credo; può

non avvenire in un tempo ragionevole, o

potremmo dire mai – e ciò significherebbe

avere davanti a noi qualche decennio di

gravissima instabilità, di peggioramento

delle relazioni internazionali, di

peggioramento della qualità della vita

all’interno delle singole società. 



Il piano che ho qui esposto è drammatico,

ma forse nominandone bene gli aspetti

peggiori, facendo vedere come di tutte le

configurazioni del dopoguerra

quest’ultima sia una non-configurazione –

poiché non c’è ora una “figura”, non c’è il

nomos –, forse, e io lo spero, ci si accorgerà

che la propaganda di guerra contro il

“grande nemico autocratico” è un

atteggiamento poco responsabile. Che poi,

questa è dal mio punto di vista la risposta

alla domanda posta da Sandro, “come si fa

a lottare?”. La prima risposta, per me, è

delegittimare.

Laura Bazzicalupo. Ho preso sul serio il

titolo, e ho tentato di rispondere a questo.

“Continuità e differenza nelle guerre” dopo

la fine dell’equilibrio bipolare, fondate sulla

deterrenza, katechon della sopravvivenza

in epoca nucleare. Ovviamente ci sono

elementi di continuità ma anche una

notevole discontinuità. Dopo l’implosione

dell’Unione Sovietica, il mondo postbellico

bipolare, che era fortemente conflittuale,

molto carico di ideologia, si trova con un

solo polo vincente, come diceva Carlo Galli,

la cui identità sta tutta nello scontro

binario: noi buoni, loro cattivi, di colpo

trovandosi senza antagonisti legittimi.

Si tratta quindi di una egemonia

incontrastata, pace senza minacce. È una

egemonia che dura ancora oggi?

Certamente è ancora superpotenza

militare, tecnologica e parzialmente

finanziaria, ma non corrisponde più ad una

capacità reale di regolare – non dico i poli

di potere regionali esplicitamente

antagonisti – nemmeno gli orientamenti

degli alleati che agiscono sotto il suo

ombrello, si vedano le linee rosse di Biden

e Netanyahu.

E  qui,  il  consenso  frana.  Quando  frana il

24

consenso, frana – come ci insegna Gramsci

ma anche Arrighi – la seconda gamba

dell’egemonia, che senza di esso tende al

puro dominio; prima lentamente – e nel

mentre “the rest”, 7 miliardi e passa di

persone, cresce vertiginosamente. Poi,

dopo le crisi, soprattutto quella del 2007-

2008, molto rapidamente comincia a

franare, sboccando in un aperto

antagonismo. Non è questa una ripresa del

bipolarismo, tutt'altro. 

Ancora oggi la superpotenza è una sola, la

stessa, gli Stati Uniti, ed è questa la

continuità. Ma i lunghi anni del declino

alimentano oggi il caos, come si è ben

visto, e la pretesa di quanti – come per

esempio negli Stati Uniti i neocons che

tengono le briglie dell'apparato strategico-

militare – sperano, nel caos, di imporre la

soluzione militare. Anche in Israele avviene

questo, e forse in Russia. Forse, alcuni

dicono, è una trappola di Tucidide – una

guerra preventiva, quando l’egemone è

declinante, contro lo sfidante, e con esiti

disastrosi per entrambi. Oppure, forse, non

è una trappola di Tucidide, io dubito, e

questi neocons e similari, dimenticano che

la grande vittoria sull’impero sovietico –

l'evento della caduta del muro di Berlino,

mito fondativo del new liberal global

order, il nostro mito fondativo insieme a

quello della caduta dei nazisti – fu dovuta

alla sua auto-implosione, non ad una

sconfitta militare; dimenticano anche

l'esito fallimentare degli interventi militari

americani nell'ultimo trentennio. Dall'Iraq

all'Afghanistan... alle infinite guerre

d'Israele. Per non risalire al Vietnam, che

per Arrighi rivela già la perdita di

egemonia. 

In ogni caso, ci troviamo di fronte ad una

egemonia unipolare, come quella degli

anni ’90,  sull'intero pianeta,  ed è qualcosa



di inaudito, di diverso dai vecchi imperi.

Una pretesa, questa dell’unipolarità, che

implica un'abolizione del fuori, della

distinzione tra interno ed esterno sulla

quale si è retta la politica: come insegna

Carlo Galli, una complementarietà di

ordine interno e guerra esterna. In un

mondo unipolare, se salta questa

distinzione, chiunque dissente o lotta, è un

nemico interno, intollerabile per la logica

politica moderna dell'ordine, come è

intollerabile la guerra civile. Cade la

distinzione tra interno ed esterno, che è il

cardine della rappresentazione politica

decisiva per il politico: e allora ogni guerra

è guerra civile, nella moralizzazione della

politica, nel processo di eticizzazione della

politica che comincia con la Rivoluzione

Francese. Diventa operazione di polizia;

non c’è un fuori.

C'è solo un'accoppiata vincente: un ordine

neoliberale di mercato che copre l'intero

spazio, presunto liscio, della

globalizzazione e la sua legittimazione

nell'universalismo dei diritti umani, che

viene diffusa e difesa dall'egemone

benevolente per tutto il globo terracqueo.

L’ONU, con un formale multilateralismo

“copre” l'unipolarità di fatto; accredita

l'esportazione armata della democrazia

come un bene per tutti; accetta i doppi

standard dei tribunali internazionali. Tutto

questo mina, per quanto lentamente, la

credibilità della legittimazione, e prepara

l’attuale patetica impotenza. 

Forse la discontinuità più macroscopica è

la rapidità davvero incredibile con cui tutto

l’apparato, tanto esaltato, di legittimazione

dei diritti umani, sia franato in un attimo,

mostrando di essere, letteralmente,

cartaceo. Un castello di carte.

In ogni caso la pace infinita, la fine della

storia – in cui sono tutti dentro l'accoppiata

25

vincente, salvo piccoli aggiustamenti

marginali, periferici, che non si chiamano

neanche guerre ma “interventi umanitari”

per far ragionare i riottosi – insomma,

l'accecante bolla ideologica dura quanto i

gloriosi anni ’90: la decantata “fine della

storia” finisce presto, col brusco risveglio

dell'11 settembre, preparato già dalla prima

guerra del Golfo. Si scopre così che

Qualcuno è scontento, anzi molto

scontento! Le pratiche terroristiche sono

conseguenza sia della rimozione delle

“ragioni” del conflitto – degradato a duro

disciplinamento di gente “arretrata”,

governata da dittatori e riottosa al

controllo occidentale della regione – sia

della totale asimmetria di potenza bellica:

è proprio la iper-potenza che impedisce di

fare una guerra “guerra”. Un kamikaze non

ha nulla da perdere e non può che

seminare terrore, non ha margini di

vittoria, e neanche di contrattazione; è

però ubiquitario, imprevedibile e

imprendibile. Muore e risorge. La pace si è

infilata in un cul de sac. 

    Nomino subito le date-evento, il 1991, l'11

settembre, il 2008, il 2014/16, il 2022, il 7

ottobre. Le date contano, certo, ma

raramente coincidono con i reali processi e

le reali biforcazioni e trasformazioni del

sistema. Quello che voglio dire è che una

cosa è l’analisi geopolitica di superficie, e

una cosa è studiare genealogicamente i

processi stessi. Per capire i processi che

portano a questi eventi iconici è necessaria

una analisi genealogica. L’ampiezza del

programma di questo seminario potrebbe

riuscire a soddisfare questa necessità. Per

comprendere i processi, la teoria del

sistema-mondo cui si è riferito Sandro, è

certamente d’aiuto, sia pur con qualche

problematicità: essa, innanzitutto,   

organizza   l’analisi  in  modo   sistemico   e



quindi articola i diversi aspetti della

complessità, li pone uno articolato

nell’altro. Così, fa emergere ciò che il

tabellone del Risiko della geopolitica

televisiva non vede o non dice: la

continuità, il tempo lungo del capitale,

multiforme, con una sua costante, che non

è affatto il libero commercio presto

accantonato dai monopoli, ma è la pura

accumulazione di profitto ed estrazione

del valore in operazioni molto diverse.

Dovremmo seguire l'andamento delle sue

crisi cicliche per afferrare la genealogia

delle guerre che si innestano in esse, dal

momento che è impossibile districare,

almeno ad oggi, il capitale dalle strutture

del politico. Poi c'è il peso della

finanziarizzazione che, per loro, per chi

teorizza il sistema-mondo, rappresenta il

sintomo dell'autunno, del declino. E

ancora, al di là dei teorici del sistema-

mondo, c’è il protagonismo e il potere

sociale della tecnologia e dei media, legati

a capitale e finanza ma irriducibili ad essi.

Sono tempi lunghi e trasformazioni che

richiedono analisi genealogiche. 

Le date iconiche evidenziano piuttosto il

cambiamento “visibile” della retorica

legittimante e delle tecniche di guerra.

Entrambi elementi da non sottovalutare, in

quanto sintomi del cambiamento radicale

delle relazioni internazionali e belliche.

Dopo l'11 settembre l'atmosfera si fa cupa:

la bandiera dei diritti umani e dell’ordine

liberale o neoliberale resta la stessa ma

trova un vento contrario, un ostacolo, sia

pure dequalificato e non riconosciuto

come politico. Si contrappone quest’ordine

al criminale, al terrorista, figura cui non si

riconosce dignità politica. I terroristi sono

barbari subumani, supportati da “Stati

canaglia” o sedicenti Stati. Così la guerra

diventa  l'infinita  caccia  al terrore che non

26

ha bisogno di legittimazione giuridica, anzi

sospende il diritto: in nome del mondo

giusto e della sua sicurezza, è ovvio e

giusto combattere e punire i “tagliagole

dell’orrore". Con ogni mezzo. Il Patriot act è

prova della progressiva irrilevanza del

diritto. Morale e sicurezza così si saldano.

Sicurezza significa guerra preventiva, ed

essa è letteralmente infinita perché

sempre nuovi nemici possono emergere,

ovunque: il ”possibile”, nella svolta

securitaria, prende il posto del “probabile”.

La caccia ai sospetti si sovrappone alla

caccia ai malvagi dittatori e autocrati –

quelli che non sono liberal-democratici – e

autorizza un ampliamento abnorme dei

metodi polizieschi, che possono

disciplinare e reprimere penetrando nei

gangli del quotidiano.

E così la guerra si fa ibrida. Per colpire

ovunque la tecnica di guerra deve

adeguarsi all'ubiquitarismo, alla copertura,

alla segretezza. Questa è sempre più

lontana dal modello westfaliano della

guerra en forme – con i riti di inizio e di

fine, combattuta solo da Stati sovrani

formalmente paritari, solo da militari in

divisa: non è che allora non ci fosse la

violenza, ma la violenza bruta e sregolata

veniva esclusa dallo spazio interno e

chiuso che era l'Europa, e le si lasciava

mano libera nelle “conquiste” coloniali, ove

la regolazione delle une poggiava sulla

brutalità delle altre. Oggi è improponibile,

non solo dopo la decolonializzazione, ma

soprattutto in una integrazione globale e

unipolare, entrambi fattori decisivi

dell'attuale trasformazione della guerra in

una guerra tutta interna, che si afferma

riguardi tutti e che a tutti chiede fedeltà:

questo è proprio delle guerre civili, seppur

qui derubricate.

Le tecniche della guerra ibrida  c’erano  già



nella guerra fredda, ma ora diventano la

chiave dello scontro. Manifestano la

discontinuità più importante: la

indistinguibilità del conflitto interno ed

esterno. Guerra ibrida significa

propaganda, intelligence e deception, ma

anche cyber-attacchi, omicidi mirati,

truppe mercenarie e private, mezzi

irregolari e non convenzionali: sanzioni,

blocchi delle supply chains, affamamento

delle popolazioni, regime changing.

Guerra ibrida è guerra coperta, fuori dagli

sguardi della gente che vede solo – per

esempio pensiamo all’Iraq – uno

spettacolo pirotecnico dove il cattivo è

fatto fuori dai superpoteri dell'egemone,

del gigante buono. Così la guerra non fa

male, la gente non si sporca le mani: ecco

perché la gente è bellicista, perché non la

fa, la guerra, e non protesta come invece

fece nella guerra del Vietnam con il

conseguente crollo di consensi.

Questo mix di guerra convenzionale – con

armi ipertecnologiche e costosissime,

oppure economicissime come i droni – e

tecnologia bellica invisibile e ibrida – che fa

terra bruciata dall'interno, bonifica i

territori –, questo mix così tipico delle

attuali guerre di Ucraina e di Medio

Oriente è un tratto fondamentale della

trasformazione della guerra e ha una

doppia conseguenza sulla quale richiamo

la vostra attenzione. 

Innanzitutto, la legittimazione slitta dalla

giustizia universale e dai diritti umani –

naturalmente occidentali – alla sicurezza;

dalla celebrata Rule of Law alla gestione

securitaria e poliziesca che sospende e

abolisce i diritti e restringe la libertà in

nome della sicurezza, come è proprio di

una situazione di emergenza. L’emergenza

in questo caso, però, diventa continua,

ubiquitaria  e  ininterrotta:   non  si  sa  mai

27

dov'è il terrorista, la spia, il fiancheggiatore,

la quinta colonna… per esempio tra i

migranti in arrivo o tra i manifestanti di un

corteo.

La seconda conseguenza della

“internizzazione” della guerra – il fatto che

non ci sia più un fuori, la sua gestione

securitaria e ibrida – è lo scopo parallelo e

non esibito in queste nuove guerre: la

prevenzione e repressione della

conflittualità interna. E se ci sono fratture –

e ci sono – vanno riorientate verso uno

scontro “principale”, totalizzante. Il capo

dell’Intelligence britannica, non so se avete

sentito, ieri [9 ottobre, ndr] ha accusato

Iran e Russia di stare dietro ai movimenti

di piazza a Londra. Infatti la conflittualità

diffusa, soprattutto quella interna – interna

ed esterna in realtà, visto che un “esterno”

non c’è – esplode via via che le crisi

incalzano, soprattutto dopo il tracollo del

2007-2008, e rende fragili tutti i regimi, ma

specialmente quelli occidentali. Non

sottovaluterei la controrivoluzione

autoritaria rispetto al libertarismo sociale,

esploso nei movimenti degli anni ’70 e

sbandierato dalla rivoluzione neolib, che

con tutte le sue ambiguità aveva in ogni

caso liberato l'espressione sociale. La svolta

autoritaria neocons investe tutte le liberal-

democrazie mostrandone la natura ibrida

e irrisolta, come insegna il maestro Galli.

Io vorrei sottolineare come le tecniche

ibride messe a punto nella lotta al

terrorismo – terrorismo ininterrotto che

presto riprenderà alla grande – siano

funzionali alla repressione della

conflittualità diffusa, innanzitutto quella

delle metropoli, di tutte le metropoli di

tutto il mondo. La metropoli è il

concentrato dell'attuale spazio politico,

indeterminato, dentro-fuori, globale e

locale.  E  lì,  dentro  la  metropoli,  c’è  una



doppia conflittualità – e anche quella è

guerra –, o se permettete una doppia

guerra civile, diversa dalla classica lotta di

classe più o meno addomesticata; penso a

quella afasica e distruttiva dei riots delle

banlieu – facilmente derubricabile a

delinquenza impolitica e manipolabile

dall'identitarismo religioso ed etnico, ma la

cui dimensione politica è nel suo stesso

manifestare la rabbia. E penso a quella ben

più consapevole e politica, ma informale,

non rappresentata dalle istituzioni

riconosciute: quelle della protesta, della

indignazione, della richiesta di

cambiamento dei movimenti contro-

egemonici, che voce ne hanno e articolano

lotte che minacciano il sistema

egemonico, il momento egemonico del

sistema.

A lotta informale risponde controllo di

polizia e guerra informale, e viceversa.

Dunque un clima di guerra – cioè un

regime di guerra indeterminata – serve a

forzare la conflittualità diffusa, lo scontento

e la stessa violenza anti-sistemica dentro

l'opposizione binaria della guerra “guerra”,

quella del “noi/loro”, bloccando gli altri

conflitti specifici e contestualizzati. La

prima “sopravvivenza” è la legittimazione

ultima, chiude tutte le altre possibilità.

La guerra è, infatti, per usare un termine di

Durkheim, un fatto sociale totale, che

totalizza la produzione, espressione e

comunicazione sociale tutta: lo fa

tacitando e assorbendo le lotte specifiche

che sono pensabili solo dentro la struttura

aperta, non binaria, dei rapporti di potere.

    Se seguiamo le trasformazioni delle

guerre quasi interrotte del nuovo secolo,

fino a queste ultime nelle quali è diventato

altissimo il rischio di una guerra globale,

dobbiamo   allora    almeno    allargare    lo

28

spettro della conflittualità. Dobbiamo

considerare molti conflitti dentro i molti

attori apparentemente omogenei, che non

sono visibili nel famoso cartellone del

Risiko e dei quali dunque non si parla per

niente nei dibattiti, televisivi e non.

Parliamo di conflitti che la totalizzazione

bellica tenta di assorbire e ri-orientare:

questo è un classico della gestione

dell’ordine quando diviene precaria. Basti

pensare a Cecil Rhodes – che non era

propriamente un’anima candida – che lo

dice chiaramente: le guerre coloniali

risolvono il problema dello scompenso

degli operai, indirizzano verso l’esterno lo

scontento.

Ho detto, ed è stato detto assai meglio,

che si deve smontare il macroattore che è

il capitale: vedere per esempio le fragilità e

le contro-fattualità della potenza del

dollaro che domina il mondo ma che ha

depauperato il sistema produttivo (anche

americano) e fa sì che il paese viva sul

lavoro del resto del mondo – cosa che in

piccolo vale anche per Gran Bretagna e

Francia. Bisogna scomporre anche la

finanza e mettere a fuoco le guerre

intestine all’interno di essa; la guerra non

guerreggiata del tentativo dei BRICS e

della piattaforma mBridge di svincolarsi

dal dollaro. Dovremmo problematizzare la

territorialità, rivendicata giustamente da

Carlo Galli, delle guerre africane e di

queste due ultime guerre. Sono territoriali

e dunque tradizionali, ma diventano

geopolitiche e fatti “del mondo” per la lotta

sulle supply chains: vediamo Stati Uniti

contro Nord Stream – non senza un

bell'attentato terrorista, che fa sempre

comodo –; vediamo la Nuova Via della Seta,

la Belt and Road Initiative; ma anche la

spazialità marittima degli incombenti

conflitti nel sud Pacifico. 



Tutto si coagula e si ri-orienta in una

conflitto globale. Siamo ancora nell'ordine

di macro-attori geopolitici in qualche

modo afferrabili, materiali o materialissimi,

che possiamo tentare di riportare agli

attori istituzionali tradizionali. Del tutto

sfuggente, imprendibile, sebbene

inseguito da tentativi di regolazione, è

invece il capitale tecnologico dell'infosfera

– con il suo impressionante iper-sviluppo,

certamente dominato da capitali

monopolistici in lotta, stimolato e

finanziato dagli apparati militari. Ma esso è

così potente da produrre contro-

effettuazioni, derivazioni non controllabili.

Dove la collochiamo? Come influisce sugli

scenari di guerra? Come li utilizza e se ne

appropria? Pensiamo solo all’inedito,

inaudito agente singolo Elon Musk, che si

candida esplicitamente – e non in

posizione di supporto o di subordine – ad

attore principale del riassetto geopolitico,

magari proprio attraverso una guerra civile.

Infine, arriviamo al fronte dei movimenti

informali di dissenso dentro e contro Stati

che si pretendono omogenei ed esibiscono

una compattezza sempre meno

consensuale, ottenuta attraverso la forza

repressiva – è un elemento importante,

importantissimo, e ne ho già detto

qualcosa parlando delle metropoli. Essi

sottraggono potenza e consenso

all’egemonia, fanno pressione. In quelle

lotte ci sono parole d’ordine non

sottovalutabili, non sempre allineate a

quelle per cui noi vogliamo combattere.

Emerge quindi l’annosa storia del

campismo, complessa e non risolvibile con

la semplice “difesa della purezza”. Il fatto

che queste lotte non siano riconosciute

come “politica” significa che al contrario

sono potenti, sono politiche, avvertite

come  pericolose  per  il  sistema.   Quando

29

declina l’egemone, lacerato dalla crisi

democratica interna gigantesca, incapace

di farsi ascoltare dai suoi stessi alleati,

preda della arroganza dell'apparato

militare, il caos scatena la massima ed

eterogenea conflittualità, molti ed

eterogenei conflitti.

E allora, in uno stato di guerra

indeterminata e infinita, la posta politica in

gioco diventa decidere quale è il conflitto

davvero decisivo.



Guerra nell’età ibrida.
Caos sistemico, zone grigie, connettività

 5  novembre  2024
Re laz ione  d i  Damiano  Pa lano ,  con  g l i  in tervent i  d i
 Cr i s t ina  Bas i l i ,  Maur i l io  P irone ,  Giorg io  Grappi

Damiano Palano. Nell’intervento di oggi

arriverò a parlare del tema che accennava

Sandro, della guerra ibrida e delle “zone

grigie”, come vengono chiamate da altri,

ma ci arriverò attraversando e

ripercorrendo alcuni degli elementi già

toccati nell’appuntamento iniziale, magari

provando a vederli da un’altra prospettiva.

Non proporrò qui delle tesi né

particolarmente originali né

particolarmente strutturate, poiché ci

dobbiamo inevitabilmente confrontare

con una materia che è in via di sviluppo, e

dinanzi alla quale anche gli schemi teorici

più consolidati devono essere rivisti e

aggiornati.

Il punto di partenza è naturalmente

cercare di comprendere non solo il perché

della guerra che ricompare oggi in

maniera massiccia nel mondo, ma

naturalmente cercare anche di

comprendere insieme a questo le

trasformazioni del sistema internazionale,

le trasformazioni della forma Stato, le

trasformazioni che coinvolgono i singoli

stati. 

La prenderò molto alla larga, e mi porrò un

po’ quella domanda che Tolstoj si poneva

alla fine di Guerra e pace, quando

“infligge” ai lettori un lungo capitolo in cui

cerca di decifrare le logiche della Storia e

si chiede che cosa muova le nazioni: 

C
A

P
I

T
O

L
O

 
2C

A
P

I
T

O
L

O
 

2

30



alla fine non arriva a dare una risposta. Noi,

invece, dobbiamo cercare di dare una

risposta per individuare delle tracce, delle

logiche che ci possano dire il motivo per

cui la guerra ricompare oggi; ovviamente

non è mai realmente scomparsa, ma oggi

riappare in modo molto più massiccio. Per

fare questo, prenderò in considerazione

alcune delle interpretazioni della

trasformazione del sistema internazionale

contemporaneo e cercherò di evidenziare

dove stanno gli elementi più convincenti e

dove invece quelli più critici. Non prenderò

in considerazione la geopolitica, già

affrontata   dall’intervento   di   Carlo   Galli,

anche se chiaramente alcuni temi e

spiegazioni dei conflitti rievocano la

geopolitica classica dell’inizio del ‘900 con

il suo determinismo anche un po’ brutale

da alcuni punti di vista; proverò piuttosto a

metterne in evidenza alcuni punti critici.

Richiamerò in maniera abbastanza

sintetica due letture diverse della

transizione in atto: una è quella secondo

cui il mondo si sta spostando da un

momento unipolare a uno multipolare,

con una serie di caratteristiche anche

inedite rispetto al passato; l’altra è invece

quella che prende in considerazione il

ciclo delle egemonie e in particolare la

fase declinante del ciclo egemonico che

ha visto come paese guida gli Stati Uniti.

Alla fine cercherò di mettere in evidenza

come entrambe queste letture diano

qualche elemento utile di interpretazione,

ma tendano a rappresentare la dinamica

storica in maniera eccessivamente

determinista: tendono, per meglio dire, a

rappresentare ciò che ci aspetta

guardando la storia del passato, arrivando

in questo modo spesso a sottovalutare gli

aspetti inediti che però sono, in certo

modo, sotto gli occhi di tutti. Per questo 

arriverò alla fine ad individuare gli

elementi di quella che in maniera un po’

maldestra chiamo “età ibrida”: elementi

della vecchia storia ed elementi nuovi che

richiedono un aggiornamento di alcune

categorie teoriche. 

Tutti quanti abbiamo sentito negli ultimi

due anni dire e ripetere che la Storia è

tornata sulla scena del mondo (dove

ovviamente il riferimento implicito è

quello alla “fine della storia”) ma spesso

questa idea del ritorno della storia, implica

che sia tornata la storia del ‘900 e

soprattutto la storia della Guerra Fredda: in

parte     la      storia      della     real     

politikottocentesca, ma soprattutto la

storia novecentesca della Guerra Fredda.

Questa lettura – che qualcuno

probabilmente ricorderà è stata proposta

anche in maniera molto accennata da

Mario Draghi all’indomani dell’aggressione

russa dell’Ucraina – era stata già formulata

quindici anni fa da un intellettuale

neoconservatore americano, Robert Kagan,

il quale diceva che «la Storia è ritornata, il

mondo liberale pacifico in cui credevamo

di vivere non è mai realmente nato, è

ritornata l’antica rivalità tra liberalismo e

autocrazia », preannunciando quello che

sarebbe divenuto lo schema di lettura

utilizzato da molti: «la Storia è ritornata

nella forma di uno scontro tra democrazie

liberali e autocrazie», dove l’auspicio di

Kagan era che le democrazie occidentali si

unissero come fecero ai tempi della Guerra

Fredda. 

Questa è una lettura che abbiamo ritrovato

spesso anche nei commenti degli

interpreti della politica internazionale

contemporanea: spesso, anche in letture

abbastanza autorevoli, gli attori principali

di questo “asse” – definito da qualcuno

“l’asse della sollevazione”, cioè l’asse delle 

31



potenze revisioniste – sarebbero quattro, la

Russia, la Cina, l’Iran e la Corea del Nord. 

Se guardiamo a quanto successo negli

ultimi anni, ci sono dei segnali non tanto

di una effettiva costituzione di questo asse

ma senz’altro di relazioni bilaterali che si

sono formate tra questi Stati. Ovviamente,

sarebbe ingenuo – e non lo sostengono

nemmeno i teorici di questa lettura –

pensare che ci sia un progetto di ordine

mondiale alternativo analogo a quello che

avevano le Potenze dell’Asse nella Seconda

Guerra Mondiale, perché le distanze

ideologiche tra questi regimi sono abissali:

nonostante ciò, queste forze puntano alla

destabilizzazione del sistema

internazionale per riuscire a conquistare

un ruolo all’interno dei singoli sistemi

regionali. Questa lettura della “nuova

Guerra Fredda” forse non merita neanche

una attenzione particolare, ma ci propone

l’idea che delle dinamiche che abbiamo

conosciuto nel passato ritornino: è questo

che forse ci deve indurre a prendere sul

serio alcuni degli schemi di lettura che

hanno cercato nella Storia di individuare

delle sequenze e delle regolarità in grado

di farci comprendere la trasformazione

contemporanea. Ne prendo in

considerazione due che hanno delle

caratteristiche molto diverse ma che, in

entrambi i casi, si richiamano alla Storia, in

maniera comunque piuttosto diversa l’una

dall’altra.

La prima è la lettura che viene avanzata da

un neo-realista strutturale americano, John

Mearsheimer; l’altra è la lettura che è stata

avanzata nel corso dei decenni da Giovanni

Arrighi, una rivisitazione e una rilettura

anche critica della teoria dei sistemi-

mondo e che è stata in parte anche già

richiamata nella relazione di Laura

Bazzicalupo qualche settimana fa. 

Richiamo brevemente queste due letture

perché credo che entrambe ci possano

dare strumenti di lettura della politica

contemporanea, sottolineando però come

entrambe non tanto risultino scorrette ma

necessitino piuttosto di un aggiornamento

che tenga conto di elementi nuovi.

Riassumo molto brevemente la lettura di

John Mearsheimer: si tratta di un neo-

realista e come tale riflette in un’ottica

sistemica. Tuttavia, secondo il realismo

molto brutale di Mearsheimer – che

definisce il proprio realismo “realismo

offensivo” – ogni Stato è considerato come

un attore razionale che cerca, come primo

obiettivo,      di      garantire      la      propria

sopravvivenza, mosso in qualsiasi

momento dalla paura di possibili rivali, e

che ritiene che l’unico modo di garantirsi

contro questa paura sia massimizzare le

proprie risorse offensive, massimizzarle

non in termini assoluti ma in termini

relativi. Questa paura, secondo

Mearsheimer, può cambiare, essere

maggiore o minore, a seconda di alcuni

fattori anche geopolitici, per esempio

l’isolamento garantito dal potere frenante

dell’acqua, nel senso di beneficiare di

essere un’isola, cosa che riduce la paura

dell’aggressione: il fattore, sottolineato da

Mearsheimer, più rilevante dal nostro

punto di vista è legato all’assetto che

assume il sistema internazionale, e ancora

di più il sistema regionale, in una

determinata fase storica. L’autore fa qui

una distinzione tra sistemi bipolari e

sistemi multipolari: come per molti realisti,

i sistemi bipolari sono ritenuti più stabili

perché le grandi potenze sono soltanto

due e riescono ad interpretare senza troppi

errori le intenzioni dell’avversario, mentre i

sistemi multipolari tendono ad essere

molto più instabili. In particolare

Mearsheimer tende a distinguere due tipi

di multipolarità: una

32



“multipolarità stabile” in cui ci sono

quattro, cinque potenze, ma nessuna che

venga percepita come “aspirante

egemone” e dunque potenzialmente

molto più forte delle altre, e invece un

assetto di "multipolarismo sbilanciato” in

cui ci sono in ogni caso tre, quattro, cinque

potenze, ma una di queste viene percepita

dagli altri come potenzialmente più forte,

cosa tale da indurre una paura maggiore

poiché potrebbe diventare il nuovo

egemone. Ci potremmo soffermare su

come potrebbe essere percepita la

potenza di cui parla Mearsheimer,   come    

anche    molti    altri realisti, e possiamo

essere un po’ scettici, ma per dirla con

poche parole si sta parlando della somma

di elementi demografici, tecnologici e

strettamente geopolitici – cioè legati alla

natura del territorio e a fattori

genericamente economici – che possano

fare sì che in caso di conflitto uno Stato

converta il proprio potenziale in potenziale

offensivo. In generale Mearsheimer ritiene

che dopo la Guerra Fredda, a partire dal

1989, nonostante una fase di apparente

unipolarismo, in realtà il sistema sia stato

teso a diventare progressivamente stabile

diventando multipolare. Mearsheimer,

oltre a questa lettura generale, introduce

un elemento innovativo rispetto alle

letture classiche dei realisti, dicendo che

dopo la fine della Guerra Fredda i sistemi

regionali inizieranno a separarsi l’uno

dall’altro, o quantomeno inizierà una

progressiva frammentazione del sistema

internazionale in singoli sistemi regionali. 

Dunque il sistema regionale europeo avrà

la sua dinamica, il sistema dell’Asia

pacifica avrà una sua dinamica, il sistema

mediorientale la sua: il punto cruciale per

Mearsheimer è che gli Stati Uniti, per una

serie di necessità interne di trasformazione

legate al sistema, tenderanno a ritirarsi,

 come in parte hanno effettivamente fatto.

 Questo alimenterà le ambizioni degli

egemoni regionali, o comunque tenderà a

rendere i singoli sistemi regionali più simili

ad un multipolarismo sbilanciato, in cui in

sostanza le condizioni di instabilità e

incertezza diventano maggiori. Il problema

principale dei sistemi multipolari è legato

ad alcune cose che, tutto sommato,

abbiamo visto effettivamente negli ultimi

anni: in un sistema in cui ci sono diverse

potenze i rapporti bilaterali e i conflitti che

possono emergere sono molti di più che

inun sistema bipolare. In un sistema

multipolare gli squilibri possono essere più

forti, uno Stato può ritenersi molto più

potente di un altro e pertanto avere la

percezione di potere conseguire una

vittoria facile sull’avversario. Gli errori di

calcolo diventano molto più frequenti nei

sistemi multipolari: è difficile interpretare

quali siano le intenzioni degli avversari, la

solidità di alleanze che divengono sempre

più fluide, è difficile capire quale possa

essere la reazione della comunità

internazionale di fronte ad una

aggressione militare. Questo, secondo

Mearsheimer, introduce nel sistema degli

elementi di fragilità e incertezza che

rischiano di aumentare costantemente i

rischi di incidenti incontrollabili. Questa

lettura, per quanto riguarda il sistema

europeo, si regge su una rilettura delle

dinamiche storiche: Mearsheimer sostiene

che nella storia europea il sistema – a parte

nella fase della Guerra Fredda – sia stato

multipolare, ma quando questo è

diventato multipolarismo sbilanciato si

sono verificati conflitti di carattere

generale, nello specifico parliamo della

fase delle guerre napoleoniche, della vigilia

della Prima Guerra Mondiale e della vigilia

della Seconda. 

33



L’idea che gli Stati Uniti come "bilancia

esterna” si ritirino dal continente europeo è

un’idea che al momento rimane

unicamente ipotetica poiché gli USA

conservano un controllo del territorio

europeo. La previsione che faceva

Mearsheimer, sbagliando, subito dopo la

fine della Guerra Fredda, era che la NATO si

sarebbe disgregata e avrebbe pertanto

lasciato il continente europeo preda,

nuovamente, delle rivalità interne. Alcuni

hanno anche utilizzato la chiave di lettura

di Mearsheimer per interpretare quanto

avvenuto, per esempio, in area

mediorientale: effettivamente qui il venire

meno della presenza statunitense, a

partire dal post primavere arabe, ha

sicuramente alimentato una paura

crescente di quello che dopo la guerra in

Iraq era diventato per molti l’aspirante

egemone dell’area, l’Iran, e molti hanno

interpretato l’instabilità registrata in

quest’area come riflesso del

multipolarismo che si è venuto a creare.

Arrivo brevemente alla bilancia di questa

lettura. Cosa ci dice di utile questa

interpretazione? Che effettivamente il

ridimensionamento del peso degli Stati

Uniti nella politica globale – che è un

ridimensionamento relativo ma in ogni

caso significativo – ha prodotto una

tendenza al multipolarismo. Questa

tendenza al multipolarismo non è da

interpretare, come spesso viene fatto,

come la creazione di una potenziale

alleanza anti-occidentale, ma piuttosto

come una effettiva frammentazione in

diversi sistemi regionali che non è detto

seguano le stesse logiche. Qualcuno dice

che in Ucraina si combatte esattamente la

stessa guerra che si combatte in Palestina

oggi, perché le logiche sono le medesime;

qualcuno invece lo nega, dice che le

logiche sono completamente diverse. 

In effetti, se guardiamo al ruolo e alla

posizione che hanno assunto gli Stati Uniti

vediamo che ci sono delle posizioni molto

differenti, che sarebbero da discutere in

maniera più approfondita. Quello che

questo genere di teoria non riesce a

spiegarci è quello che accade dentro i

singoli Stati, dentro le singole realtà: come

spesso capita ai realisti, l’interpretazione

determinista del corso storico, la visione

degli Stati come attori monolitici e

razionali, rischia di diventare

eccessivamente  monolitica  e  soprattutto

non consente di capire cosa avvenga

dentro gli Stati, dentro la trasformazione

economica con la quale gli Stati devono in

ogni caso avere a che fare per finanziare le

proprie ambizioni. Tutti questo avviene

perché i realisti tendono ad attribuire una

soverchiante rilevanza alla dimensione

politica, non dando spesso un sufficiente

peso alle dinamiche economiche (intese in

senso lato). 

Questa non è sicuramente la critica in cui

rischia di incorrere l’analisi e

l'interpretazione di Arrighi, sulla quale mi

sposto ora. La teoria di Arrighi è una teoria

dei cicli egemonici, che rappresenta il

sistema internazionale in maniera molto

diversa rispetto a Mearsheimer: secondo la

teoria dei cicli egemonici ci sono delle fasi

storiche abbastanza lunghe in cui un

attore è prevalente rispetto a tutti gli altri e

riesce a strutturare e orientare le regole del

sistema internazionale, riuscendo in

qualche modo anche a plasmare le

istituzioni internazionali. Non richiamo più

di tanto la teoria di Arrighi poiché è già

stata ampiamente affrontata, ne dico solo

qualcosa: Arrighi individua nella storia

moderna tre fasi egemoniche, una che ha

come perno le Province Unite olandesi, la

seconda che ha come protagonista la Gran

Bretagna, e l’ultima che ha come perno gli 

34



Stati Uniti. 

Ognuna di queste fasi ha una specificità,

ma Arrighi dice che le fasi che si possono

riconoscere in ogni stagione egemonica

sono sostanzialmente le stesse. C’è una

prima fase di crisi, conflittuale, in cui c’è

una forte espansione competitiva che

riguarda gli Stati e le economie di questi

Stati; a seguito, si entra gradualmente in

una fase di ascesa dell’egemonia in cui un

singolo attore riesce a concentrare un

potenziale economico,   tecnologico,   

commerciale  e, naturalmente, miliare;

solitamente, dopo questa fase di

concentrazione, secondo Arrighi viene una

fase di grande crisi, una grande guerra di

carattere generale, che consolida il ruolo

dell’egemone che da quel momento in

poi, dopo che la guerra finisce, gioca il

proprio ruolo di egemone risolvendo i

problemi con cui si era trovato ad avere a

che fare il sistema internazionale (dunque

soprattutto la gestione dei conflitti), ma è

destinato ad entrare – più o meno

rapidamente – in una fase discendente,

una fase di crisi che diventa fase di caos

sistemico durante la quale la potenza

egemone perde il primato, in particolare

quello tecnologico (le tecnologie iniziano

ad uscire dal paese egemone e sono

conquistate anche dagli sfidanti); a questo

punto si torna dunque ad una nuova fase

di crisi dalla quale dovrebbe emergere un

successivo egemone. 

Come qualcuno si ricorderà: l’autunno di

un ciclo egemonico secondo Arrighi è

segnato dalla “finanziarizzazione” – nel

senso per cui all’interno del paese

egemone si viene a creare una

sovraccumulazione, e i profitti vengono

reinvestiti in circuiti finanziari e dunque

fuoriescono anche dal controllo

dell’egemone. 

Secondo Arrighi, si arriva così ad una fase

di caos sistemico in cui vanno in crisi, in

particolare dal punto di vista giuridico, i

principi di regolazione dei conflitti, e cioè il

diritto internazionale viene interpretato in

modo diverso a seconda delle situazioni; le

espansioni finanziarie aumentano e vanno

ad incrementare i conflitti sociali; la

competizione tra gli Stati aumenta. Questo

tipo di lettura sicuramente riesce a

cogliere molte delle cose cui abbiamo

assistito   in   questi   anni:    la   

finanziarizzazione ci accompagna dagli

anni ’90, ha raggiunto un punto di snodo

del 2008, ma di fatto da quel momento

non è uscita dalla scena. Da quel

momento abbiamo assistito sempre di più

alla crisi della capacità dell’egemone di

regolare i conflitti: parlo della tendenza

degli USA a ritirarsi dal ruolo di gendarme

del mondo che avevano avuto dopo il 1989

– e da questo punto di vista gli anni ’10

sono piuttosto significativi. Abbiamo

assistito ad una crisi di legittimità

dell’egemone: la contestazione delle

posizioni degli Stati Uniti oggi è divenuta

molto frequente anche da media e

potenze regionali. In generale i conflitti

sono cresciuti oltre la possibilità di

mobilitazione. Da questo punto di vista,

inoltre, gli Stati Uniti hanno iniziato ad

intaccare molte delle basi di quello che

viene chiamato “ordine internazionale

liberale”, poiché a partire dal 2008 e poi in

maniera sempre più massiccia con la

presidenza Trump, sono iniziate politiche

protezionistiche, anche a prescindere

dall’orientamento della amministrazione.

Questo rappresenta un segnale del fatto

che l’egemone, cercando di preservare il

proprio primato, va ad intaccare le

“promesse” offerte agli Stati cui proponeva

protezione.

35



Naturalmente dinanzi a queste tendenze

possiamo farci delle domande, che già

Arrighi si faceva e cui non ha poi avuto

modo effettivamente di rispondere, non

avendo assistito a quanto avvenuto negli

ultimi quindici anni. Possiamo chiederci

innanzitutto quale sia il ruolo della guerra

nel caos sistemico che abbiamo di fronte,

e secondariamente, che ruolo ha la

trasformazione militare? Arrighi, a

differenza di quanto fanno solitamente i

realisti, coglie in ogni fase egemonica

anche una trasformazione sostanziale della

organizzazione statale e una

trasformazione militare, una rivoluzione

anche nel modo di organizzare le forze

armate che ha un’incidenza anche a livello

sociale ed economico. Possiamo inoltre

chiederci chi è l’egemone in grado di

sfidare? Qualcuno sicuramente si ricorda

cosa è stato scritto da Arrighi sulla Cina e

sul ruolo che poteva assumere come

artefice, garante, promotore, di un

ipotetico “Stato mondiale” in grado di

garantire una maggiore uguaglianza

rispetto all’ordine internazionale liberale:

questa rimane una domanda, e lo stesso

Arrighi era ben consapevole che le cose

avrebbero potuto prendere una piega

anche molto diversa. In sostanza,

riconoscendo nella situazione

contemporanea degli elementi di caos,

dobbiamo chiederci se questo caos

presenti anche degli elementi che

anticipano qualcosa di analogo a ciò che è

avvenuto nel passato, a ciò che è avvenuto

negli altri cicli egemonici: dobbiamo

attenderci l’ascesa di un egemone con una

guerra di carattere generale? Questa

ovviamente è una domanda cui io non

sono in grado di rispondere, ma ci sono

alcune trasformazioni di cui possiamo

tenere conto.

Di fronte a questa situazione di caos 

sistemico, che possiamo effettivamente

considerare come una congiuntura

probabilmente destinata a segnare un

periodo di tempo piuttosto lungo,

possiamo chiederci quali siano le

conseguenze che dal punto di vista dei

singoli Stati ci dobbiamo attendere; ci

possiamo chiedere quali siano le

dinamiche conflittuali che si

accompagnano a questa trasformazione.

Arrighi dice anche che una fase di declino

egemonico   coincide   con    una    fase   di

crescita dei conflitti sociali: in alcuni casi, i

conflitti sociali anticipano e provocano una

crisi egemonica. Queste naturalmente

sono domande cui noi non possiamo

rispondere se non in maniera avventata,

ma sono domande che dobbiamo porci

cercando di interpretare quali siano le

conseguenze nell’immediato, nella realtà

dei regimi politici contemporanei. 

È proprio in questo senso che acquistano

un ruolo quelle due cose che erano citate

nel titolo dell’intervento: il caos sistemico

credo si sia capito che cos’è, ma in questo

contesto acquistano un ruolo rilevante,

non legato solamente all’andamento dei

conflitti strettamente bellici, le “zone

grigie” e quella che possiamo chiamare in

senso lato connettività. Questi due

elementi hanno a che vedere con la

trasformazione sostanziale cui abbiamo

assistito negli ultimi 75 anni: la

trasformazione della condizione della

guerra. L’ipotesi di una guerra generale

come quella che conclude le due stagioni

egemoniche – cioè una guerra che

coinvolga contemporaneamente tutte le

grandi potenze del sistema – è un’ipotesi

resa poco auspicabile da parte di tutti gli

attori, e possiamo augurarci poco

probabile per la presenza degli arsenali

nucleari che rendono le conseguenze di

un ipotetico conflitto incontrollabili da  

36



parte degli attori.

Questo riguarda una guerra effettivamente

mondiale, non riguarda le guerre regionali,

i conflitti localizzati in singoli sistemi

regionali, per i quali non possiamo

neppure escludere la possibilità che delle

armi nucleari tattiche possano essere

utilizzate. Inoltre, gli ultimi conflitti

combattuti da grandi potenze ci mostrano

che è molto difficile prevedere l’esito di un

conflitto quando il conflitto si sposta   sul   

terreno:    la   sproporzione   di risorse

tecnologiche consente abbastanza

facilmente di neutralizzare gli avversari,

quando questa superiorità c’è, ma nel caso

in cui lo scontro si sposti sul terreno le cose

diventano molto più complicate. Da

questo punto di vista la guerra in Iraq e in

Afghanistan e, in maniera molto diversa, la

guerra in Ucraina, ci dimostrano come sia

difficile prevedere l’esito di un conflitto di

questo genere. Ciò non significa

chiaramente che la risorsa militare non

verrà utilizzata nel prossimo futuro, ma che

probabilmente la tendenza sarà quella di

evitare lo scontro militare diretto e di

utilizzare una serie di misure, che

tendiamo a chiamare “guerra ibrida” o

“zone grigie”, che hanno acquistato una

rilevanza sempre maggiore negli ultimi

anni ma che in realtà sono un’eredità della

Guerra Fredda. Come ben sappiamo, la

Guerra Fredda non è stata vinta dagli Stati

Uniti sul campo con una vittoria militare,

ma è di fatto stata vinta con un

dissanguamento dell’Unione Sovietica,

legato da un lato alla sua inefficienza ma

anche favorito con un lavoro degli USA di

infiltrazione, sostegno alla guerriglia

afghana e via discorrendo: queste sono

cose che negli ultimi anni abbiamo visto

riapparire in modo massiccio.

 Tutto ciò ci suggerisce l’idea che la

trasformazione nelle tecnologie militari e

soprattutto nelle tecniche della guerra,

tenderà a rafforzare molto di più nei

prossimi anni gli strumenti di intervento e

pressione indiretti: non solo le “guerre per

procura”, ma anche altri strumenti. Dato

che la conquista territoriale diventa molto

costosa in termini economici e di vite

umane, e ha esiti incerti, anche in caso di

squilibrio tecnologico probabilmente la

spinta riguarderà il rafforzamento di

strumenti  non  solo militari ma anche non

direttamente militari: l’utilizzo di risorse

militari può riguardare contesti anche non

direttamente di guerra. Su questo non è

difficile fare esempi complessi: la realtà di

questi giorni ci dimostra che si può

bombardare un Paese con il quale non si è

ufficialmente in guerra anche solo come

misura di rappresaglia, rappresaglia che

avrebbe nel diritto internazionale una

certa cornice che sappiamo essere stata

abbondantemente superata nell’ultimo

anno. 

Un altro elemento riguarda l’utilizzo di

quella che in termini un po’

impressionistici possiamo chiamare la

“connettività”: in altre parole, benché negli

ultimi anni si sia parlato di riprendere il

controllo sulle risorse essenziali da parte

degli Stati, di ridurre la catena delle

dipendenze, sappiamo che nella realtà

tutto questo è molto complicato e nessuno

Stato è riuscito a conseguire questo

obiettivo. Gli Stati Uniti sono riusciti a farlo

in campo energetico, ma si tratta

sicuramente di una eccezione: gli Stati

europei sicuramente no. Questo significa

che le connessioni, nate nella lunga fase

della globalizzazione, continueranno ad

accompagnarci e, a differenza di quanto

speravano molti studiosi liberali, questo

non conduce ad una pacificazione, poiché

la tendenza sarà quella di utilizzare le

dipendenze che la connettività crea come

strumento di pressione. 

37



La Russia sicuramente ha usato, per

esempio, la dipendenza energetica come

elemento di pressione, e continua a farlo

nei confronti dei paesi satellite. Oltre a

questo, ci possiamo immaginare che verrà

ulteriormente rafforzato

quell’armamentario che viene di solito

definito di guerra ibrida, che comprende

tutta una serie di strumenti   –   dagli  

attacchi  informatici  e dalla

disinformazione alla vera e propria

manipolazione – che tutti gli Stati, a partire

dagli ultimi quindici anni, hanno

cominciato ad adottare in maniera

sistematica. 

Per concludere questo discorso:

riprendendo i diversi tasselli di questa

rassegna sommaria delle due

rappresentazioni della trasformazione, io

penso che sicuramente ci siano degli

elementi che la storia del passato ci

suggerisce. Lo spostamento verso una

situazione di multipolarità che crea delle

instabilità, delle incertezze molto maggiori;

inoltre sicuramente siamo dentro una

condizione di caos sistemico. Questi due

elementi vanno però accompagnati a due

elementi nuovi: il primo è la centralità

degli strumenti non strettamente militari

con cui gli Stati cercheranno di indebolirsi

a vicenda – dunque la centralità delle zone

grigie, l’indistinzione tra pace e guerra, la

trasformazione della nozione di pace in

una condizione di guerra latente –, il

secondo è la connettività, in cui

l’interdipendenza diventa terreno di

scontro costante, molto più che in passato.

In tutto questo contesto possiamo

chiederci: che ruolo possiamo ipotizzare

per i conflitti sociali? 

Su questo punto, lo stesso Arrighi si

soffermava; anche Sandro Mezzadra,

presentando la nuova edizione di Caos e

governo del mondo di Arrighi, diceva che

Arrighi, più di vent’anni fa, riteneva che la

crisi dei movimenti sociali, e del

movimento operaio in particolare, fosse un

“momento congiunturale”, ma che i

conflitti dovessero tornare ad essere

protagonisti. La classe operaia fuori dal

mondo occidentale ha un potenziale

conflittuale enorme, e nel mondo

occidentale la femminilizzazione del

lavoro crea nuovi spazi conflittuali.  Questa

, può risultare ottimistica, ma non è detto

che sia così: forse ci dovremmo interrogare

sulla forma che possono assumere i

conflitti. Guardando alle tre fasi

egemoniche abbiamo di fronte dei

conflitti che sono tra loro molto differenti:

non tutti sono conflitti che portano nella

direzione di rivendicazioni egualitarie, e

non possiamo escludere che la

conflittualità possa imboccare e rafforzare

le tendenze addirittura belliciste che nel

caos sistemico ci sono. Questa è un’ipotesi

che non possiamo ignorare, è un rischio

che abbiamo già visto affiorare nella storia

e nei declini egemonici precedenti. 

 Noi non possiamo rispondere alla

domanda che si poneva Tolstoj, ma ce la

dobbiamo porre, ci dobbiamo chiedere

quali siano gli attori e le forze operanti

nella Storia. Se le riconosciamo, se siamo

effettivamente in una situazione di caos

sistemico, se gli Stati di fronte a questa

condizione rispondono con una

trasformazione militare che incide

direttamente sulle strutture interne (nel

diventare prioritario per gli Stati il

combattere le minacce ibride), siamo

allora di fronte ad una più stretta fusione

nella percezione degli Stati tra le minacce

provenienti dall’esterno e l’instabilità

proveniente dall’interno. 

visione, vedendola ex post. Questo è un

elemento che abbiamo già sperimentato

durante la Guerra Fredda: ha a che vedere

38



con il superamento della distinzione tra

interno ed esterno che attraversa il

Novecento e che è legato alle

trasformazioni delle tecnologie belliche e

non solo. Il rischio, il nostro rischio come

interpreti della trasformazione, è che se i

conflitti sociali vengono trattati come

“guerra contro nemici ibridi” da parte degli

Stati,  non  siano  altro  che  i tasselli di un

scontro che si svolge sulla scacchiera

mondiale. In altre parole, i conflitti sociali

non devono rispondere necessariamente

alla logica di una o dell’altra potenza in

campo, riproducendo quella visione della

“nuova Guerra Fredda” da cui siamo partiti

e che ci è sembrata così semplificata,

rischiando però di diventare una

scorciatoia con cui interpretare le

trasformazioni della politica contempora-

nea: questo rischio non ha solo

implicazioni dal punto di vista intellettuale

ma anche dal punto di vista strettamente

politico.

Cristina Basili. Inizierei dalla questione

del “ritorno della Storia”. In termini generali

uno degli aspetti più interessanti

dell’intervento del professor Palano ha a

che fare con l’idea non solamente di

abbracciare questo paradigma che è

diventato un luogo comune anche nel

dibattito recente, ma di metterlo in gioco e

in discussione problematizzandolo

attraverso una strategia che mi pare

efficace nell’analizzare i modi principali in

cui è stato declinato nel dibattito attuale.

Parlare di “età ibrida” ci permette di dire

che tanto il modello della transizione

egemonica quanto l’idea di un sistema

multipolare hanno bisogno di essere

discussi, specificati, integrati, resi

permeabili rispetto agli elementi di novità

introdotti dalle trasformazioni globali, e in

particolare dalla congiuntura attuale. 

Questo mi sembra importante per un

motivo innanzitutto: quella necessità di

pensare il problema in termini epocali non

inficia la capacità analitica di mettere in

valore quali sono gli aspetti dei “regimi di

guerra” attuali.

Faccio questa premessa perché la

questione   centrale   passa  proprio  per  la

messa in valore questa età ibrida, che ci

serve per capire la trasformazione della

forma della guerra, che ci propone la sfida

di pensare la progressiva indistinzione tra

guerra e pace. Questo apre alla questione

fondamentale dal punto di vista filosofico

e politico: fino a che punto abbiamo

bisogno di aggiornare le nostre categorie

per pensare la guerra nella congiuntura

globale? Comprendere la guerra globale

ha proprio il problema dell’indistinzione,

della difficoltà di riconoscere interno ed

esterno, guerra e pace; oltre a questo, c’è

una progressiva confusione di pratiche di

belligeranza, di bellicizzazione di ogni

ambito dell’esistenza. 

Quello che mi interpella di più a partire da

questo contesto è la domanda su che fare

a fronte di questo paradigma di ritorno

della Storia. Sento anche la necessità di

aprire maggiore dibattito sulla questione

della connettività, all’interno della quale

credo stiano alcuni dei temi chiave, che è

interessante pensare e sviluppare

ulteriormente.

 La questione del ritorno della Storia a me

causa dei problemi: questo ritorno

dell’idea di “ritorno della Storia”, viene in

seguito dell’invasione russa dell’Ucraina,

interpellando dunque non tanto un

“ritorno della Storia” in termini generali ma

piuttosto come fine della storia europea. 

Parlarne in questi termini implica parlare

di “fine della Storia” come momento in cui

arriva a stabilirsi la democrazia occidentale

come unico paradigma in cielo, con una 

39



omogenizzazione politica (che dovrebbe

fare seguito ad una omogenizzazione

prodotta dal mercato globalizzato): in

realtà qui stiamo parlando di una fine

della storia che ha molto a che vedere con

la propria narrazione, che l’UE costruisce su

sé stessa.  Sto  pensando  al Nobel per la

Pace ottenuto nel 2012 dall’UE come

“agente di pace, democrazia e diritti

umani”. Mi sembra che il ritorno della

storia abbia a che fare anche proprio con

l’inclusione di questa auto-rappresenta-

zione dell’Europa. Se questo è vero, se

possiamo pensare che questo ritorno della

storia ci interpelli, spezzi in qualche modo

il campo occidentale, ha senso all’interno

del contesto delineato – e pensando al

ruolo che l’Unione Europea ha avuto, che

ha a che fare con la narrazione dominante

costruita intorno al tema della “pretesa” e

“difesa” dei diritti universali nel proprio

ruolo di pacificatore – tornare ad

interrogarci sul ruolo dell’UE? Se sì, come?

Con quali strumenti? Questo partendo dal

presupposto che ci interroghiamo sulla

guerra per realizzare la pace. Che facciamo

con l’Europa all’interno di questa

situazione? Il baricentro degli equilibri

internazionali si sta spostando e proprio il

fatto che la guerra sia tornata ad esplodere

alle porte dell’Europa mette in luce il

progressivo processo di marginalizzazione

dell’Europa stessa. Questa è la prima

questione. 

Il secondo tema si lega anche al primo, e

credo che qui i due aspetti possano essere

tenuti insieme. Mi sembra che tutte le

questioni di metodo, sollevate

nell’intervento del professor Palano,

abbiano a che fare con la capacità di

mettere in discussione i termini che

tendono a cristallizzarsi nel dibattito,

cercando di costruire una cornice

interpretativa più complessa. La chiave di 

questa cornice interpretativa è quella della

connettività. 

La chiave della connettività ha il pregio di

valorizzare termini come interdipendenza

e vulnerabilità, che fanno parte di questa

stessa dinamica securitaria, di questa

stessa  logica  di  militarizzazione e

autodifesa dai realisti politici. Dunque mi

chiedo: all’interno di questo contesto

come possiamo davvero mettere in valore

queste figure? Se siamo in un momento in

cui è chiaro che la globalizzazione, la

realizzazione del mercato mondiale, lungi

dall’essere un fattore di pace è invece uno

dei fattori della guerra – dove

l’interdipendenza degli attori in questo

sistema è il tessuto da analizzare per

comprendere la forma ibrida assunta dalla

guerra stessa –; visto che siamo in un

contesto invece di progressiva

militarizzazione della vita economica, di

progressiva militarizzazione della vita

sociale; visto che siamo in un contesto in

cui la crescente compenetrazione di

geopolitica e geoeconomia si appoggia

anche su un più generale rafforzamento

delle gerarchie sociali tradizionali. Qui

tirerei in ballo anche i nuovi populismi

(populismi di destra), i nuovi autoritarismi

(Trump, Putin, Bolsonaro): tutto questo ha

a che fare con un repertorio politico

reazionario che si mescola anche con il

militarismo. Se questa forma ibrida della

guerra si consolida attorno a questi

elementi, se mescola strategie, mezzi,

strumenti militari e non militari; se quindi

si dà progressivamente una forma di

permeabilità della logica politica con la

logica della guerra, se politica e guerra

tendono a collassare una sull’altra... che

spazio rimane per pensare la pace? A

partire da dove pensiamo alla pace oggi? È

solo quella “zona grigia”, quella “non-pace”

il destino della congiuntura attuale? Quali 

40



sono le risorse teoriche e pratiche che

abbiamo a disposizione?

Andando in conclusione. A partire da

alcune suggestioni che vengono dal lavoro

che sto svolgendo attualmente, guardiamo

ad alcuni  dei  termini  fondamentali  della

logica militare e securitaria,

interdipendenza e vulnerabilità da

difendere a tutti i costi: è stato messo in

luce come essi facciano parte di una

dinamica che li intende come armi.

Possiamo capovolgere la prospettiva e

invece di comprenderli come armi iniziare

a pensarli come i principi di una filosofia

delle relazioni internazionali che assume la

radicale interdipendenza e vulnerabilità

degli Stati, decentrando il privilegio

dell’Occidente in una linea suggerita da

Judith Butler appena dopo l’11 settembre?

Da questo punto di vista la critica

femminista rappresenta un’alleata

preziosa nella discussione sul tema della

guerra: da una parte perché ci permette di

vedere bene l’intreccio tremendo di

militarizzazione, forme tossiche di

mascolinità che permeano le relazioni e i

conflitti sociali attuali. Dall’altra parte

sembra interessante anche perché ci

permette di formulare – sia dal punto di

vista filosofico e politico che dal punto di

vista pratico e militante – un orizzonte nel

quale la guerra non vada compresa come

evento necessario e inevitabile, ma

piuttosto come il prodotto di un sistema

plasmato da patriarcato, militarismo,

suprematismo bianco e capitalismo, e che

in quanto tale può essere messo in

discussione, combattuto, revocato,

soprattutto plasmando strumenti teorici

diversi. Da questo punto di vista mi sembra

quindi interessante utilizzare la

formulazione di punti di fuga per la teoria:

pensare a momenti in cui la dimensione

normativa si interseca con la dimensione

del realismo, con ciò che effettivamente è. 

Dunque è necessario produrre una teoria

capace di illuminare questi punti di fuga,

per fare sì che la ricerca sulla guerra non

sia   solamente   una    legittimazione    del

normativo, in cui tutto il resto diventa poi

invisibile rispetto all’analisi. Da questo

punto di vista uno degli aspetti più

interessanti è quello della possibilità di

riscrittura rispetto alla guerra, per esempio

spostando il punto di vista sull’esperienza

degli attori, non solo dal punto di vista

militare e dei grandi attori internazionali

ma recuperando una serie di narrazioni e

strumenti prodotti in contesti diversi,

narrazioni invisibilizzate, che però

all’interno di un contesto di zone grigie e

caos sistemico possono essere veramente

strumenti utili per un’analisi interessata a

ridefinire categorie e concetti che stiamo

utilizzando per pensare la guerra.

Giorgio Grappi. Partirei da qui, provando

però ad evitare una estetizzazione

geopolitica del declino del mondo

unipolare, che coinvolge, secondo me, sia

la teoria sia una parte dei movimenti

sociali, di cui già si è parlato negli

interventi che mi hanno preceduto. Partirei

dal chiedermi: quale genealogia possiamo

vedere del disordine o del multipolarismo

di cui stiamo parlando? Penso che per

guardare in questa direzione sia necessario

guardare all’incrocio tra trasformazioni

degli Stati e processi materiali che hanno

riguardato la produzione, la formazione

della rete del valore, i processi di

accumulazione, tra cui anche il ruolo delle

infrastrutture e delle connettività già

menzionate. Questi sono tutti terreni sui

quali l’azione degli Stati insiste ma che

non sono a loro piena disposizione:

guardando alla logistica, all’infrastruttura,

alla finanza, ai processi di globalizzazione,

alle catene produttive e della cura, alla

migrazione, alla riproduzione, possiamo 
41



sostenere che le tendenze multipolari cui

assistiamo   appaiono   come    un    effetto

politico di questi processi, piuttosto che

come azioni pienamente nelle mani degli

Stati che le attuano. Si tratta di un

tentativo di registrare e ridefinire gli

equilibri tra Stati, a partire dai risultati di

questi processi, avvenuti negli scorsi

decenni. Per dirlo in una battuta: non c’è

multipolarismo senza rivoluzione logistica,

senza globalizzazione delle supply chains,

senza processi di digitalizzazione, senza il

ruolo della mobilità. Questo mi fa dire che

non si tratta di un “multipolarismo di

politiche di potenza” ma di qualcosa di

diverso. Questa situazione ci parla di una

ridefinizione del rapporto tra Stati e

processi di valorizzazione, piuttosto che

semplicemente di una ridefinizione

dell’ordine internazionale, che comporta

anche una ridefinizione interna agli Stati

che molto spesso rimane in secondo piano

in molte delle analisi che si concentrano

sulle relazioni internazionali in particolare.

Quindi vale la pena chiedersi: quali sono

quegli Stati che fanno della connettività

un’arma? Quale forza e capacità di

controllo hanno su quei processi? Cosa

cambia nelle possibilità di azione e potere

degli Stati? Io penso ci siano dei

differenziali enormi nelle modalità in cui

gli Stati interagiscono con questi processi,

e nella possibilità di interferire in questi

processi: disequilibri e differenze di potere

attribuiscono anche a soggetti sulla carta

poco potenti delle carte da giocare

all’interno dei conflitti, mentre magari altri

più potenti si trovano più condizionati, nel

non poter fare del tutto a meno di certi

rapporti. Credo che un modo per guardare

a questi processi sia anche domandarsi in

che tipo di spazio politico siamo immersi e

in che tipo di spazio politico insistono la

guerra e questa fase di declino egemonico.

Questo spazio politico potremmo definirlo
42

in qualche modo geometrico, mi verrebbe

da dire digitale, non nel senso dei processi

di digitalizzazione che insistono sui

territori ma per il modo in cui il digitale

vede lo spazio, attraverso una serie di

variabili e parametri piuttosto che un

insieme di punti focali e uno sguardo

diretto. All’interno di questo spazio politico

ci sono «spazi operativi» – per usare

un’espressione che utilizzano anche

Sandro Mezzadra e Brett Neilson nel loro

libro – agglomerati dove si condensano

processi particolari. Un esempio che

potremmo fare è quello dell’economia

dell’intelligenza artificiale. Recentemente

un articolo su Foreign Affairs sottolineava

come ci si riferisca spesso all’economia dei

dati e all’intelligenza artificiale come a un

nuovo petrolio, osservando però che sono

gli Stati e non la natura a decidere dove si

costruiscono i data center, e che la

costruzione dell’infrastruttura per

l’intelligenza artificiale è un test

geopolitico sia per le aziende che per gli

Stati. Allo stesso tempo possiamo vedere

come la supply chain della computazione,

anche tralasciandone il dato materiale

delle materie prime, comprenda

architetture complesse e gerarchiche degli

spazi, in cui è difficile stabilire una

determinante assoluta. Ci sono processi

all’interno dello stesso sviluppo dell’IA che

richiedono diverse forze computazionali,

che sono gestiti da diversi tipi di

processori, e sono collocati in diversi spazi

territoriali. Il cloud si basa su una

territorialità topologica, dispiegata in

diverse giurisdizioni. Lehdonvirta parla di

«cloud empires», che insistono sui territori

ma in un qualche modo non sono

territoriali, e questi non sono sganciati dai

poteri degli Stati ma allo stesso tempo non

sono   neanche   necessariamente   sovrap-



ponibili. Guardando da questa direzione, i

rapporti tra nord e sud del mondo sono

intersecati da geografie non equiparabili

necessariamente a come intendiamo il

nord e il sud globale. I protagonisti di

questa fase non sono solo gli Stati e il

capitale e le imprese e i processi produttivi,

ma anche i soggetti sociali, che hanno in

qualche modo destabilizzato l’ordine della

globalizzazione, contribuendo alla

connettività da altre prospettive. Penso ai

migranti, ai movimenti delle donne, agli

scioperi che abbiamo visto attraversare

diversi punti delle catene del valore e che

hanno spinto anche alla trasformazione

delle politiche cinesi o di altre aree del

globo: nell’insieme sono comportamenti

che si sono scontrati con la pretesa di una

valorizzazione ottimizzata e globalizzata.

In questo senso penso che il farsi

mondiale della guerra, il suo imporsi come

logica dei rapporti sociali, come anche

traspare da alcuni elementi delle relazioni

precedenti, non è solo una chiamata a

combattere i nemici ma anche un modo

per gli Stati di imporre sul sociale una

volontà economica, irreggimentandone gli

spazi, rafforzando gerarchie, stringendo

alleanze con pezzi di capitale. La guerra,

potremmo dire, è rivolta alla società come

principio di ordinamento, ma è anche

rivolta ai processi di valorizzazione di cui

sposta equilibri, geografie, alimentandone

alcuni e sfavorendone altri. Gli elementi

ibridi di cui si parlava mi sembra rafforzino

entrambe queste dimensioni; forse, tra

questi elementi ibridi, possiamo far

rientrare la riemersione della dimensione

coloniale e razziale, come la vediamo in

Palestina e nelle politiche sui migranti, ma

anche nei linguaggi utilizzati da alcuni

esponenti   –   da   Borrell   a   Draghi,    con

43

l’immagine della “giungla che è tornata a

circolare”. Questa dimensione ibrida si

riflette anche nel fatto che la guerra, per

quanto estesa, non assume le forme di una

mobilitazione di massa: non c’è neanche in

Ucraina e in Russia, nonostante lì eserciti di

massa stiano combattendo e morendo.

Allo stesso modo, l’economia di guerra non

è unicamente una economia bellica: si

tratta di un’economia spinta dalla guerra

ma che non punta necessariamente alla

guerra, mentre cerca di raccogliere quelli

che un articolo citato dall’ultimo rapporto

di Draghi chiama gli «intellectual spoils of

war», un bottino di guerra intellettuale che

riguarda produttività, ricerca, possibilità di

trovare nuove forme di valorizzazione. 

Tutte queste sono cose che credo possano

aiutarci a guardare una tensione

produttiva che vediamo, in questa fase

particolarmente, tra gli Stati e pezzi di

capitale, tra Stati e capitalisti, che sono

coinvolti in queste dinamiche di

connettività già nominate prima. Gli

esempi possono essere tanti, si può

pensare a Musk – che è il più visibile e

pacchiano –; si può pensare alle modalità

diverse con le quali la Cina si intreccia con

importanti aziende delle comunicazioni; si

può pensare anche al modo in cui il Chips

Act americano interviene nella filiera dei

chips, o alla differenziazione industriale dei

chips prodotta dalle tensioni geopolitiche

– che non significa arresto, significa che in

alcuni luoghi sono utilizzati alcuni chip, in

altri luoghi altri. Si può anche osservare

come il ruolo della ricerca sia sempre più

parte di questa tensione, di questa

ridefinizione di rapporti.

Per chiudere con un’ultima battuta: forse

più che al decoupling, che ha suscitato

tante fascinazioni e che credo descriva

alcune   cose   senza   però   descrivere   un



orizzonte necessario, per come è inteso,

possiamo pensare ad un’epoca del dual

use come principio industriale di

valorizzazione, e non esclusivamente

militare. Dovremmo provare a guardarlo

più dall’angolatura che ci permette di

vedere come rientri nelle nuove modalità

di riorganizzazione industriale e di ricerca

di processi di valorizzazione, non

semplicemente come il militare che si

impone su ricerca e produzione, come

spesso viene affrontato. 

    Come ultima cosa, visto che la questione

è stata sollevata prima da Cristina, pensare

la pace credo sia una questione molto

legata alle ultime osservazioni di Damiano

Palano: pensare la pace significa pensare

un orizzonte di lotta che contrasti da un

lato la militarizzazione del conflitto sociale

e dall’altro lato immagini un orizzonte di

trasformazione che guardi ai processi cui

ho accennato brevemente e che contrasti

le strutture di potere già approfondite.

Maurilio Pirone.  Comincerò ritornando

sulla prima parte dell’intervento di

Damiano Palano, in cui sono stati

presentati i due possibili approcci o letture

della transizione egemonica: da una parte

il realismo di Mearsheimer e dall’altra la

teoria dei cicli egemonici di Arrighi.

Ragionando più con degli spunti che con

delle idee precise, una cosa che a volte

vedo come rischiosa in questi modelli può

essere il fatto – e Damiano prima parlava

della necessità di valutare gli aspetti vecchi

ma anche le novità in questi modelli – di

leggere anche la crisi di un certo ciclo

sempre attraverso una maniera, ove l’attore

egemone tendenzialmente si indebolisce e

si ritira a fronte dell’avanzata di altri attori.  

A partire da qui, vorrei fare due possibili

obiezioni,     forse     in     parte,    ma     non

44

necessariamente, in contrasto tra loro. La

prima è: siamo così certi che il punto di

partenza sia una crisi del ruolo egemonico

degli Stati Uniti? Quanto questo tipo di

punto di partenza ci impedisce di vedere

invece l’agency, cioè il ruolo attivo di altri

attori? Spesso anche nella teoria dei cicli

egemonici vi è un legame con la teoria

della dipendenza – e quindi legata alla

costruzione di un ordine internazionale in

cui c’è un centro, dei paesi semi-periferici e

delle periferie. Questo equilibrio è un

equilibrio che si muta con il tempo: non è

detto che attori alla periferia non riescano

poi a recuperare quel divario tecnologico,

economico, politico, che invece scontavano

all’inizio di quel ciclo. In questi anni

abbiamo visto come altri attori hanno

colmato il gap da un punto di vista

economico e tecnologico ma non politico,

rispetto ad un ordine internazionale fissato

a partire dalla fine della Seconda Guerra

Mondiale. Faccio riferimento in questo a

Paesi non solo come la Cina, ma anche

come la Turchia, l’Arabia Saudita, l’India,

che sono sempre di più Paesi in grado di

giocare un ruolo fondamentale non solo

nelle catene globali del valore ma anche

come attori politici che si stanno provando

ad affermare a livello globale. 

Secondo dubbio: siamo sicuri che gli Stati

Uniti stiano rinunciando al loro ruolo di

“poliziotto globale”, o comunque di attore

in grado di determinare quello che è

l’andamento di molti conflitti?

Ultimamente mi è capitato di leggere

diversi articoli dove si sottolineava la

difficoltà degli Stati Uniti nel controllare

dei partner regionali come l’Ucraina e

Israele all’interno dei conflitti in corso.

Recentemente invece mi sono imbattuto

in un articolo di Adam Tooze che ribalta la

prospettiva:  in  questo  articolo  viene fatta



un’analisi del posizionamento degli Stati

Uniti nei vari contesti di conflitto globale,

soprattutto in Cina, Ucraina e Medio

Oriente, e sottolinea come la forza di un

attore globale sia anche quella di

trasformare le congiunture avverse in

un’opportunità per imporre le proprie

agende. A partire proprio da questo, mi

chiedevo quanto ci siano posizioni

difensive oppure piuttosto un ruolo

costituente all’interno degli scenari globali. 

Andando un po’ oltre rispetto alla prima

parte dell’intervento di Damiano Palano: in

un passaggio si è parlato di come le

transizioni egemoniche portino con sé

anche, da un lato, la ridefinizione della

forma Stato, e dall’altro della guerra.

Anche i due interventi di Cristina e Giorgio

sono andati ad esplorare alcuni di questi

elementi; io ne aggiungo un altro paio, per

contribuire su questo aspetto. Come prima

cosa, per contribuire sull’aspetto della

guerra: Damiano  parlava di questa

dialettica tra elementi nuovi ed elementi

vecchi. Forse un elemento di novità degli

ultimi anni è questo doppio processo di

militarizzazione del digitale da una parte e

di digitalizzazione del militare dall’altra:

questo un po’ interseca anche la riflessione

sul dual use che portava Giorgio. Sempre

di più i confini tra uso militare e uso civile

delle tecnologie digitali sono sfumati:

come le tecnologie di sorveglianza

vengono sperimentate e implementate in

contesti di guerra non è nettamente

distinguibile dalla loro implementazione in

contesti urbani, connotati magari da

conflitti sociali ma non da forme di guerra

aperta. Abbiamo visto anche come

l’elemento del digitale cambi la forma con

cui la guerra viene portata avanti: sarebbe

lungo    discuterne    in    profondità,      ma

45

pensiamo anche semplicemente a come il

drone abbia cambiato le possibilità e le

forme dei conflitti. 

La seconda osservazione riguarda invece la

trasformazione della forma Stato, e nello

specifico una delle retoriche nominate, per

cui ci sarebbe un’opposizione tra

democrazie da una parte e regimi

autocratici dall’altra. Questo tipo di

impostazione ci impedisce di vedere

quelle spinte suprematiste autoritarie che

invece si agitano all’interno dei regimi

liberali. Forse il punto è mettere a fuoco le

difficoltà che il modello delle democrazie

liberali, per come le abbiamo conosciute

fino ad ora, sta riscontrando, forse per

gestire anche le trasformazioni di cui

Giorgio parlava prima. Siamo nei giorni di

un passaggio elettorale molto importante,

ma c’è una riflessione approfondita negli

ultimi anni sull’autoritarian liberism, su

come queste spinte siano spesso anche

interne agli stessi regimi che si auto-

definiscono democratici. Forse il passaggio

è non considerarli come dei “virus esterni”

o come delle caratteristiche proprie solo di

formazioni politiche non occidentali, ma

come una tipologia di tendenza che invece

è trasversale a diversi contesti, e rischia di

proporsi come la forma del politico

durante la transizione egemonica. 

Ultimo punto di riflessione è sul tema della

connettività, tema che era venuto fuori

anche nel seminario precedente.

Propongo qua una riflessione sulla

sconnessione tra gli spazi del capitale e gli

spazi della sovranità: oggi l’elemento della

connettività produce da una parte forme

di interdipendenza che rendono difficile –

se non impossibile – mettere in piedi

quelle politiche di decoupling che in certi

momenti post-pandemici sono state

proposte;  dall’altra   portano   con   sé  una



serie di problemi politici su come gestire

quella connettività globale in un regime di

tensioni crescenti tra attori in

competizione tra di loro, e non si tratta

solo di attori statuali. Anche rispetto a

quegli approcci definiti all’inizio del

momento di oggi, uno degli elementi di

novità è proprio la necessità di integrare

anche attori non statuali, sia politici che

economici, all’interno di un quadro che è

più complesso, da questo punto di vista, di

quello della governance. Per tornare alla

connettività: se pensiamo alla letteratura di

dieci anni fa, essa si presentava la

connettività – e penso per esempio a

Connectography di Parag Khanna – come

un’opportunità all’interno di un mondo

sempre più connesso. D’altra parte però,

vediamo come un mondo sempre più

connesso rischi di essere rovesciato oggi

come un elemento di vulnerabilità

all’interno dell’instabilità globale. 

Volevo aggiungere un altro elemento: si

poneva la questione della forma dei

movimenti sociali oggi. In che modo, ad

esempio, anche i conflitti sociali si

riorganizzano all’interno di queste tensioni

della connettività globale contemporanea?

Detto in un modo diverso: quali sono i

margini di un internazionalismo nel

contesto di iper-connessione globale? Su

questo credo che ci siano delle

opportunità e non solo rischi e minacce.

Per esempio, si pensi all’ondata di proteste

nell’ultimo anno su scala globale in

solidarietà con la Palestina. Potremmo

individuare forse due elementi di

interconnessione del carattere globale di

queste proteste: da una parte la solidarietà

con la Palestina ha fatto da cassa di

risonanza per una serie di lotte locali e

molteplici, dalle lotte antirazziste a quelle

femministe,  che hanno trovato poi in quel

46

tipo di mobilitazione un elemento di

connessione con altre lotte; dall’altra parte,

c’è tutto un elemento di logistica delle

lotte all’interno di processi materialmente

globali. Su questo punto, tornando al

ragionamento di Giorgio sul dual use,

calato all’interno della sempre più stretta

cooperazione tra industria bellica e mondo

dell’accademia e della ricerca, è stato

ribaltato con un piano di proteste che

hanno messo direttamente e fattivamente

in collegamento le forme della guerra in

Palestina con il rifiuto di partecipare a

quella catena globale di produzione di

conoscenze, dispositivi tecnologici e

armamenti, che implicava farne parte non

solo in maniera ideologica e simbolica ma

concreta e materiale. Quindi, quello che

mi chiedo è se questo tipo di connessione

di lotte da un punto di vista internazionale

possa essere anche una forma del politico

di ricomposizione dei conflitti sociali

all’interno della congiuntura di guerra

contemporanea.



Palestina globale
12  d icembre  2024

con  Ruba  Sa l ih ,  I lan  Pappé ,  Rafee f  Z iadah

Rafeef Ziadah. Thank you all very, very

much for being here. It's wonderful to be

in a crowded room of people coming to

listen and hear and work on organizing for

a free and liberated Palestine. Thank you

very much to the organizers and the

collective for hosting us for this very

important conversation. 

I want to begin in a slightly strange place

for some. I want to begin with two poems

by poets from Gaza because they really

encapsulate the essence of what I wish to

speak about today. Also, because I think in

these moments it's very important to have

the voices of these Palestinian poets with

us as we speak, as we analyze, as we

discuss.

The first poem, you might have heard, is by

Dr. Refaat Alareer. On the 6th of

December, 2023, he was killed by an Israeli

airstrike in northern Gaza along with his

brother, sister and four of his nephews. We

were in joy about a month later when his

daughter had his first grandchild. But on

the 26th of April, 2024, his eldest daughter

and his newborn grandchild were also

killed by an Israeli airstrike. The poem is If I

Must Die:

If I must die, then you must live to tell my

story, to sell my things, to buy a piece of

cloth and some strings, make it white

with a long tail so that a child somewhere

in the desert, while looking heaven in the

eye,  awaiting  his  dad who left in a blaze,

C
A

P
I

T
O

L
O

 
3C

A
P

I
T

O
L

O
 

3

47



and bid no one farewell, not even his flesh,

not even to himself, sees the kite, my kite

you made, flying above, and thinks that

for just a moment, just one moment, an

angel is there, bringing back love. If I must

die, let it bring hope, let it be a tale. 

For me, today, a global Palestine is also a

white kite, is also in memory of her father. 

The second poem is Hiba Abu Nada, a poet

and educator, her novel Oxygen is not for

the dead. She wrote this poem on October

10th 2023, she died as a martyr, killed in

her home in South Gaza by an Israeli raid

on October 20th, only 10 days after she

wrote this poem.  She was 32 years old.

I grant you refuge. I grant you refuge in

invocation and prayer. I bless the

neighborhood and the minaret to guard

them from the rocket. From the moment

it is a general's command until it

becomes a raid. I grant you and the little

ones refuge. The little ones who change

the rocket's course before it lands with

their smile. I grant you and the little ones

refuge. The little ones now asleep like

chicks in a nest, they don't walk in their

sleep towards dreams. They know that

death lurks outside the house. Their

mother's tears are now doves following

them, trailing behind every coff in. I grant

the father refuge. The little one's father

who holds the house upright when it tilts

after the bombs. He implores the moment

of death, have mercy. Spare me a little

while, for their sake I have learned to love

my life. Grant them a death as beautiful

as they are. I grant you refuge. I grant you

refuge from hurt and death. Refuge in the

glory of our siege here in the belly of the

whale. Our streets exalt God with every

bomb. They pray for the mosques and the

houses.   And   every   time   the   bombing

begins in the north, our supplications rise

in the south. I grant you refuge. I grant

you refuge from hurt and suffering with

words of sacred scripture. I shield the

oranges from the sting of phosphorus

and the shades of clouds from the smog. I

grant you refuge. I grant you refuge in

knowing that the dust will clear and they

who fell in love and died together will one

day laugh.

One thing I want to note about those

poems is that they both talk about love.

And quite often when we speak about

Palestine, we speak about destruction and

bombing and drones. But a global

Palestine is also a global quest for freedom

and liberation. And within that, there is a

love for that heart of freedom. The words of

Refaat and Hiba linger with us heavy with

loss but also alive with hope that they

refuse to relinquish. In their poetry, we

hear the unyielding defiance against the

regime. A profound love that drives every

Palestinian for a place that some of us

have never seen because we were

ethnically cleansed multiple times. But

who will carry these voices forward? What

do these voices mean? And how do we

honor their refusal? How do we honor their

life and not just remember their death? For

me personally, Naji al-Ali's figure, Handala,

has always been an anchor. Some of you

might know this image that has become a

symbol of Palestine. The little refugee child

with his back to the world, standing still at

the age of ten when the Nakhba

happened. He is both witness and

conscious, standing unyielded in the

middle of the destruction, demanding that

we confront the realities, refusing to turn

away. But like the poets that we just heard,

Handala   is    insisting    very    simply    on

48



integrity, on memory, but also on action.

He stands firm and he asks all of you, what

will you do? Will you look away? When Naji

Ali wrote about Handala, he said he's the

arrow and the compass pointing steadily

towards Palestine. Not Palestine in a

geographical term, but Palestine in a

humanitarian sense. The symbol of a just

cause, whether it is located in Egypt,

Vietnam, or South Africa. 

So this is the “Global Palestine” that we are

speaking about. For over a year now, well

over a year, the world has watched

through media broadcasts and social

media feeds the relentless erasure of

Palestinian life in Gaza. Homes reduced to

rubble, hospitals bombed, schools turned

into military targets, and countless

Palestinians. I say countless because there

are bodies still under the rubble that we

don't know when we will be able to get to.

This is not a series of isolated incidents. It is

an engineered process of disposability, a

genocide that is facilitated by settler-

colonial geopolitics, and very importantly,

global complicity. Gaza has become an

epicenter of a calculated dismantling of

life. A project of erasure that operates not

solely through military might, but through

the systematic destruction of the very

infrastructures that sustain life. What we

see in Gaza is not merely local or regional:

it reflects a much more broader dynamic.

In this sense, there are two global

Palestines. We speak of one that is about

freedom, and they speak of one that is

about oppression. There is their global

Israel and our global Palestine, and we

need to make the distinction between the

two and what they stand for. Their is

sustained through complicity that

normalizes, enables, and perpetuates

genocide.  Webs  of  complicity  are deeply

rooted in the structures of global pacifism,

militarized geopolitics, that sustain the

violence that we see on our TV screens.

Israel's ongoing campaign against Gaza

reveals how modern warfare depends not

only on bombs and missiles to destroy life-

sustaining systems. It also relies on

completely severing and destroying

infrastructures. So the war has meant the

destruction of Gaza's electricity, fuel, water,

sanitation. This is not all incidental. This is

about destroying the very livability in Gaza. 

In the absence of these infrastructures, life

itself becomes untenable, turning Gaza

into what can only be described as an

engineering ruin. The fact that Palestinians

are still surviving in what Israel has created

over there is nothing short of remarkable.

This deliberate targeting of infrastructure

highlights the complicity of both powers:

Israel’s war would not continue without

the energy supplies that it is receiving, the

logistics networks, the financial systems

that all converge to support Israel's military

apparatus. This is not a war happening far

away to a far away people. Very often the

question of Palestine-Israel is constructed

as some kind of historic or ancient hatred.

But this genocide is not Israel's genocide

alone. This is America's genocide. This is

Europe's genocide. Some things like

Boeing, Airtel… are all profiting from the

destruction. These corporations are

producing materials specifically for Israel

to use and they are making profits. Global

shipping giants ensure that there is

seamless transport of military hardware.

Right at the beginning of the war

Netanyahu said what we really need is

munitions, munitions and more munitions.

Well, these munitions are all being

manufactured  in  your  backyards.  Let  me

49



just talk about one example. Every

Palestinian child from a very early age

learns to distinguish between the sounds

of drones, F-16s and F-35s. From a very

early age we learn what these are like. We

learn the differences between them. We

learn when the tank is close and when the

tank is further away. F-35s are being used

consistently in Gaza and these parts are

manufactured and made everywhere.

Right here in Italy there is production for

the F-35 parts. In 2021 Italy approved arms

export licenses worth 12.5 million euros to

Israel. This included 7.1 million euros of

licenses for goods in the category of

aircraft, light and air vehicles and UAVs. In

the F-35 supply chain Italy is a key partner

in the coalition. Leonardo produces

composites and metal structures for the F-

35 at plants in various cities across the

country. I hope that today we can start to

organize to shut down these facilities and

shut down the F-35 program. 

But this complicity is also very carefully

obscured. Most people don't know that in

their backyards these things are being

produced. These supply chains are

fragmented. There are legal veils. There are

bureaucratic layers that mask the

accumulation of the profits that are

happening from the disposability of

Palestinian life. And of course this is not

accidental. It is a very deliberate strategy to

normalize violence, to shield states and

corporations from any accountability. And

states say and talk about, “we will agree to

the two-state solution”: what two-state

solution when most of the West Bank is

now encircled and engulfed and where

Gaza lies in rubble? 

So what is their vision? What is the global

Israel vision? I apologize to do this but let

me  take  you  very  quickly  to  the  Twitter

account of Benjamin Netanyahu. On May

3rd he put out an important indication of

what the government of Israel is thinking

about as the plan for Gaza. Now this plan

may never happen. The Palestinian people

are still there and they still exist. But it's

important to look at this plan and the

vision that it is putting forward. The vision

is to create a massive free trade zone. If

you haven't heard of those before. And it's

supposed to connect Gaza to Neom in

Saudi Arabia. What he calls the Gaza 2035

Plan is a three-step master plan to build a

free trade zone. The plan highlights the

historically center place of Gaza which is

held in the East-West trade routes, being

on both the Baghdad-Egypt trade route

and the Yemen-Europe trade route. In this

vision a coalition of Arab countries which

includes Saudi Arabia, the United Arab

Emirates, Egypt, Bahrain, Jordan and

Morocco will approach and try to supervise

humanitarian aid to what he calls safe

areas in Gaza created by Israel. Then as a

final step Palestinians will be able to fully

manage Gaza independently when they

join the Abraham Accords for

normalization. Part of the rebuilding effort

and the actual vision says “rebuilding cities

from scratch”. Because of course the idea is

that these cities will be destroyed and

rebuilding them from nothing. The idea

would be that these Gulf States would also

get perks out of this, including defensive

pacts with the United States, unfettered

access to Gaza's Mediterranean ports

through railways and pipelines. The plan

also says that if such intervention should

be successful it should also be repeated in

Yemen, in Syria and Lebanon.

So this is not just a vision for Gaza, this is a

vision for the entire region. The wider plan

would  really  include  ramping  up   mega-

50



projects like the ones on Saudi Arabia and

implement them in the Sinai Peninsula.

The idea is for Gaza to function as a

significant industrial port on the

Mediterranean which would be the main

export for Gaza goods but also Saudi oil

and other raw materials from the Gulf. 

The free trade zone would also allow Israel,

Gaza and Egypt to take advantage of their

locations cooperatively and also access gas

in the Mediterranean. Combining the new

infrastructure investments and integration

of the region, the new gas fields just north

of Gaza would help support this emerging

industry. Of course, solar energy plants,

because you can't have these projects

nowadays without some green capitalism,

right? So you'll have solar energy plants

would also be built. Desalination plants

would also be built. And one idea put

forward of course is to make Gaza a key

hub of electric vehicle manufacturing so it

could compete with Chinese electric

vehicles. 

This is the infrastructural geopolitics and

infrastructural normalization. And some

days, because we are so focused on the

day-to-day of what is happening, we are

missing this larger feature of infrastructural

normalization. But these visions are not

new. If we think this is a vision of

normalization or the Abraham Accords

was a vision of normalization, so was the

Oslo Accords. The Oslo Accords was about

the Palestinian Liberation Organization

recognizing Israel for normalization. And

what we got out of that is absolute,

complete economic dependency and no

statehood, no autonomy for Palestinians.

What's happened with the second default

law is that even the Oslo framework has

failed. And what we see today is a way to

seek       normalization        but        without

Palestinians at all. 

     The vision of the new Middle East that

has been touted for quite some time in the

region is now being implemented but

without Palestinians. It's being

implemented through Israel and the Gulf

States and facilitated in this way. 

The Abraham Accords were the first

agreement, normalization agreement,

since Egypt's 1979 and Jordan's 1994, if we

take away the Oslo Accords. What this has

meant is that diplomatic recognition,

economic cooperation, security

collaboration, cultural exchanges. In 2023,

around a thousand Israeli businesses

operated in the UAE. The largest

commercial deal, the Saudi Emirati

Sovereign Wealth Fund, purchased 22%

stake in Israel's Samar gas fields for $1

billion. This got stopped at the beginning

of this war, but it is likely to continue the

minute they figure out how to sort

themselves out. BP and Abu Dhabi's state

company Adnok were about to buy a 50%

stake in the leading natural gas producer,

New Med, which in turn owns 45% of the

Leviathan Reservoir. Those deals were

happening well before October 7th, and

the idea was for UAE capital and Israeli

capital to collaborate in order to harness

these resources and have control over

these resources. So that network of

complicity I'm speaking about includes BP,

it includes these Israeli companies, but

UAE companies as well. And this is the

framework that we must contend with if

we want to think through what a global

Israel looks like.

During the 2023 G20 Summit in New

Delhi, leaders signed a Memorandum of

Understanding to develop what they call

an India-Middle East-Europe Economic

Corridor,   the   IMEC,   aiming  to  enhance

51



those transport routes. The initial

Memorandum of Understanding signed by

the U.S., the European Union, France,

Germany, Italy as well, India, and the

United Arab Emirates and Saudi Arabia

envisioned two sections. An eastern

maritime link between India and the Gulf,

and a northern section that would connect

the Arabian Peninsula to Europe. Again,

I've been studying these kinds of

frameworks for a very long time. Many

times they announce them and they don't

happen. But those visions are important

for us to think about as what is being

proposed for the future. Which regimes are

collaborating, and what are they

collaborating for? When we say

normalization, what are they actually

normalizing? 

In the larger framework of the geopolitics,

they say this IMEC is supposed to stand

against China's Belt and Road Initiative. I

don't have a lot of time to speak about the

larger geopolitical vision right now. I'm

happy to answer questions about it. But if

we want to analyze and think about

Palestine, we need to think about the

broader geopolitics, the regional

geopolitics, and what is happening

internally, both inside Palestine and inside

Israel. 

But let me jump now to actually what is

our global Palestine. We know what theirs

look like. It's one of destruction and

genocide. It is one where Palestinian life is

disposable. But also, I should add, where

migrant life in Gulf states is also

disposable. Where countries like the UAE

and Saudi Arabia are largely migrant

workforces that are being oppressed on a

daily basis. So that is one vision of

internationalism that they represent. But

this moment also demands  not  only  that

we recognize the violence being

perpetrated, but also a radical reimagining

of our own response. It's not enough to be

upset or to be angry. And I know that we

are all very angry. But it's about how do we

channel this anger into strategic action

actually capable of disrupting this system

that sustains and normalizes violence. This

is what we need to do. And this takes us

really asking ourselves very difficult

questions about how are we organizing?

Who are we speaking to? Which audiences

are we reaching? Who are we asking them

what they should do, how they should be

doing it? If there is a vision of a global

Palestine, one that is theirs based on

complicity and erasure, then ours has to do

exactly the opposite. At the heart of this

counter-vision is the critical importance of

global solidarity. 

As I started with Najee Ali, Najee Ali said

Palestine was not just about the

geographical location, but Palestine was

about a just cause. So at the heart of this,

what we have seen in opposition, and to

be very frank with you, the only thing that

has kept me going over the past genocide

that we have been witnessing, having lived

multiple Israeli massacres against people I

love, is the fact that there are grassroots

movements all over the world that have

erupted in the face of the genocide. We

cannot underestimate what it has meant

for student encampments to take place,

for major mobilizations to take place in

every city around the world. The

movements we have seen in labor strikes,

academic boycotts, direct action, forging

connections across borders, uniting diverse

struggles, talking about climate justice,

social justice, economic justice, and

putting Palestine at the heart of it, this is

again,  nothing short of  remarkable.  Most 

52



of my work has been with Palestinian trade

unions. We issued a call on the 16th, right

at the beginning of the war, on October

16th, asking for global solidarity from trade

unions, for everyone to work in their

workplaces to make sure there is no

complicity in genocide. 

    I am very proud to say that dock workers

in Italy, in South Africa, and in the U.S. have

answered our call, many of them refusing

to load ships, many of them refusing to

participate in the supply chain of arms to

Israel. There is a lot more work to be done,

but at least it is something practical that

moves us away from just passive motions

and talking rhetorically and actually doing

something functional. And as there are a

lot of researchers and students in the

room, I want to say that it is really crucial

that we continue to investigate these

supply chains and use this research for

movements. Actually ask movements what

do they need, what information is needed

and provided. This research shouldn't be

hidden for the next article that we are

going to write that will be published in

seven years and five people will read it.

Many researchers are putting their work

and their talent for the movement and in

the movement and I really implore all of

you to do the same, to support this work

and to make sure that it will benefit many. 

So global Palestine is not just a site of

oppression. The reason I started with the

poems and the reason I always start with

the poems is because global Palestine is a

site of possibility. It is a site of radical

imagining. And I know most of the times

we concentrate on the death and the

destruction, but I have seen communities

live and survive under the most horrific

conditions. I have seen mothers making

miracles   every   single   day  because  they

want to survive. And because like every

other people in the world we are staying,

we are not demanding the end of the

world, we are simply demanding to be

free. Nothing more and nothing less. 

Recently I was invited to do a workshop in

Beirut. Beirut is a city where my

grandparents are buried. And every time I

go I try to go to the cemetery, what is

officially termed the cemetery of the

martyrs of the revolution, just outside

Shatila refugee camp. Now most people

walk through the cemetery and see the

names of all the Palestinian leaders of all

the factions and take pictures there. But if

you actually pass by in the beginning and

go all the way to the corner in the end,

there is a section of the cemetery for all

the body parts and the unnamed graves.

And so many of us do this ritual hoping

that one day we will find something. Gaza

has all become that corner of the Shatila

cemetery. And it is up to us to make sure

that things change for good, that we do

the work for this to never happen again.

We cannot just go back to the old

paradigms, we cannot go back to the joke

of a two state solution. Things have to

change for good, Palestine has to be free

for everyone living in that part of the world

to actually be free. 

     As we say in Palestine today, Palestine is

freeing the rest of the world and it is up to

us to act.

Ilan Pappé. Thank you, thank you for

organizing, for inviting us, thank you for

allowing us to speak in English, this is not

taken for granted, definitely not in Italy.

Usually all my lectures in Italy are six hours

long because of consecutive translation.

Most universities don't have money for

simultaneous    translation.     So    I    really

53



appreciate it, thank you so much for that. 

Very tough task to follow, Rafeef, and in

many ways I hope this complements and

also brings to the fore some of the points

already made by Rafeef and also by your

introductory remarks, Maurilio. We

received some guiding questions for this

meeting, which I will try to relate to,

although not in the same order they were

presented and probably not exactly as they

were meant, but I think I will be quite loyal

to this. The first question: can Israel be

viewed as a paradigm for managing

contemporary conflicts? The second

question is, to what extent is the

Palestinian struggle to explain

achievements and dynamics and what are

these spaces of autonomy? And the third

question, what does the global movement

for Pakistan represent and what

possibilities does it offer? In other words,

can we finish by both of those in this very,

very dark moment of despair, carnage and

misery, which I hope we can. And I will try

to provide or inject some optimism for you

all in this very, very difficult time. 

So the first question, can Israel be viewed

as a paradigm for managing contemporary

conflicts? I will take it a bit further and I do

agree that, as Rafeef also mentioned, next

to the concept of global Palestine, there is

a concept of global Israel. And global Israel

is a very old concept. In fact, it's already 120

years old. And one of the main struggles

we in the academia and probably also in

the world of activism had against

mainstream media, mainstream academia,

mainstream politics, was to try and insist

that however you view the events of the

7th of October 2023, and however you

analyze whatever happened since the 7th

of October 2023, you cannot do it out of

context.      If   you   remember   this   basic

impulse to say that there is a context to

the events even of the 7th of October, was

expressed by the Secretary General of the

United Nations, Guterres, and immediately

Israel demanded that he would be

removed from his position. You're very

lucky in Italy because in German

universities, in official workshops, seminars,

courses, you're not allowed to mention the

world context. Mentioning the world

context in Germany equates to supporting

terrorism. And this is not the only place in

the continent. We're contextualizing the

Hamas operation on the 7th of October

and the Israeli genocide after that, is

regarded as part of an anti-Semitic, pro-

terrorist campaign. And it's no wonder that

the context, is what really worries Israel

and its supporters. Because the context is

particularly important here in Europe, but

not only in Europe. And when we talk

about the context and we want to

understand what global Israel means, we

have to go back to the very inception of

the Zionist project. 

Zionism was actually a European solution

to a European problem. The European

problem was genuine. It was a real

problem, not a manufactured one. And

that was the Jewish problem of Europe.

Europe was affected by waves of anti-

Semitism that eventually led to the

genocide of the Jews in the Second World

War. This was a genuine problem. It was

not the only project of racism that

characterized European politics and

nationalism. There were many other

victims of that rise of romantic nationalism

in Europe in the mid-19th century. But

definitely what had been done to the Jews

in the Second World War stands out in its

brutality and inhumanity. But it’s quite

amazing  that  long  before  that process of

54



racism that yielded to genocide, anybody

in Europe who was aware of the Jewish

question or the Jewish problem – either

because they were genuinely worried

about it or they were very supportive of the

racist attitude towards Jews – long before

the Holocaust were excited by a Christian-

Jewish project called Zionism that began

as a very marginal idea in the mid-19th

century but became very popular after the

Second World War. And the context here is

that in order to solve a European problem

on a European soil, within the European

context, it was decided that the only

solution, or the best solution at least, is to

impose a Jewish European state and build

it at the heart of the Arab world, at the

heart of the Muslim world, against the will

of the people of Palestine, and sustain it

despite the fact that it was invalid from a

moral point of view, sounded totally

impractical from a political point of view;

and yet, one thing that everybody who was

involved in it from the very beginning –

whether they were the Jewish leaders of

the Zionist movement, the evangelical

Christians who supported it, the British

imperialists who gave a hand to it, or

capitalists in the world who lined their ears

– stated very clearly, was that the only way

of imposing a Jewish European state at the

heart of the Arab world, at the heart of the

Muslim world, against the will of the

Palestinians, could only be imposing it by

force. There's no way that you can build

such a political structure without force.

And if force is not enough, you need more

force. And force was translated to an

alliance. You needed a regional alliance.

That was not that easy to achieve. 

One of the greatest successes of global

Israel is, throughout the years, building a

global     alliance      that      sustains      this

impossible idea of imposing a European

Jewish state on the Arab world, and a

global alliance, of course. The global

alliance was there from the beginning,

which is important to analyze, because if

you unpack the alliance, and you see who

the members are, you can also strategize

against it. What is so important about this

alliance is that it is made of members who

sometimes have contradictory interests,

but are united by the idea of sustaining by

force a colonialist, a settler-colonialist, a

European project, at the heart of the Arab

world, in order that Europe would not deal

with one of the worst chapters in its

history. And because Europe did not deal

with that chapter, racism came back. Not

against Jews, but against others, and

became a very important part of the

political scene in this country, and many

other countries in Europe. There is a

connection between the unwillingness of

Europe to solve the problem of European

citizens of Jewish origin on European land,

and the nature of European politics today.

We cannot separate these two processes. 

Now, the global Israel alliance, of course,

changed with time. It began with

evangelical Christians who believed that

the creation of a Jewish state would bring

back the Messiah, the resurrection of the

dead at the end of time… It served British

imperialists who wanted to cede

possessions that belonged to the Ottoman

Empire. Then it served American

imperialism during the Cold War,

neocapitalism, neoliberal, multinational

cooperation for various reasons, neocons in

America… I won't go into too much detail,

but I think you're all quite familiar with

what global Israel means. What I think

happened in the last 14 months, for those

of us who follow  closely  this  global  Israel

55



alliance, it has been the most important

element that sustains Israel. In fact, to my

mind, it's the most important hurdle on

the way to free Palestine, and decolonize

Palestine, and make Palestine a free place

for everyone else; the most important

hurdle is the global alliance, not the power

of Israel. Not its allies in the Middle East.

They are all important. I'm not

underestimating their importance. But

take away the global alliance that supports

Israel, and it collapses within 10 years. In

fact, in every minute of Israel's history, if

the global alliance would not have worked,

Israel would not have been there. Without

British bayonets and military power, the

Jewish community in Palestine and its

programs of colonization and ethnic

cleansing would have failed and would

have stood no chance in being

implemented. The continued occupation

of the West Bank and the Palestine, the

oppression and military rule would not

have been possible if the international

community had not provided immunity for

Israel for these policies. So it's very

important to understand the power of that

global alliance, but also to ask ourselves,

what did we learn in the last 14 months

about this global alliance? Did we learn

something new about it that we didn't

know before? And I'm not sure we learned,

but we definitely, emotionally, faced

something we didn't face before. If people

would have asked me, did you anticipate

the Hamas to go to that extreme as they

did on the 7th of October in the Al-Alaqsa

operation, I would say yes, given all I know

about the history, the reality in Palestine.

When people would ask me, did you

anticipate such Israeli brutality, cruelty,

genocidal policies, I would have said yes.

Studying  Israel,  living in Israel,  being part

of that society, I was not surprised by the

genocidal policies. In fact, I warned against

them many, many years before, and I

already talked about the Israeli genocidal

policies in 1999. But if someone would ask

me what did really surprise me, it's the

European silence and indifference. Not the

American one, but the European one.

Incredible that we brought back this

historical context, this lack of closure in

Europe with its shut down chapters of the

Second World War. Not just in Nazi

Germany, not just in fascist Italy and fascist

Spain, but in Ukraine, which gives us a

totally different perspective of the war

between Russia and the Ukraine, and all

the new countries that supposedly were

liberated from communism in the center

of Eastern Europe. All this comes back,

because we're talking about the global

dimension of Gaza. This is the global

dimension of Gaza. 

The lack of moral validity and clarity of the

European political system that comes out

from this particular nasty indifference to a

genocide that is being screened on our

phones and television on a daily basis. And

we should hope that at least in Europe,

without seeing ourselves as superhumans,

we have the power to bring back to the

European political system that past that

they don't want to face. And not just

talking about the President, because they

have to be aware what are the foundations

of the political inertia that leads them to

be indifferent towards the issue of

Palestine. Because it's not just politicians,

it's university management, it's

mainstream media, and I don't have to tell

you because you're familiar much more

than I do with who dominates the

narrative in Italy and who defines it when

it comes to the events in Gaza. 

56



The second question that we are asking is

what still allows this global Israel to work

despite what has happened in the 14

months. I gave one partial explanation, but

that's about Europe. I really think that at

the heart of the European indifference is

its inability to deal properly with its past.

But of course there are other things that

are preventing or that are the main

challenges for us if we want to attack the

European component of globalism. We

have to attack the one in America, there's

no doubt about it. In the Muslim world, in

the global south, I'm focusing on Europe in

order not to go too far with my

contribution. And I think here we come to

a very important dimension of this global

Israel that is almost sustained beyond

belief given what Israel has been doing in

the last 14 months and is doing today, for

instance, even in Syria. And did four

months ago in South Lebanon, so it's not

just Gaza. And those who are a bit more

familiar with the news coming from there

also know what Israel is doing in the West

Bank and also how it treats the Palestinian

minority in Israel. Every bit of that policy is

a stark violation of the most basic human

rights and civil rights of the Palestinians. It

is totally undermining international law

and the United Nations and everything

that supposedly was built after the Second

World War to sustain the value system of

morality and law for the global society.

And of course, without an international

legal system, we would not be able as a

human society to deal with global

problems such as global warming,

immigration, poverty and so on. So I think

this is something that also adds to your

questions about the global dimension. But

the rise of populism, the re-emergence of

fascism, including in the United States but

also in India, all of this of course are not

only challenges: they give a bit more life to

this impossible immoral project of the

colonization, ethnic cleansing and

genocide of the Palestinians. It is sustained

not only because of economic power and

not only because of political power, but

also because there is a certain trend in

European politics, and also reflected in

other parts of the world, that seems to be

successful: populism infused with fascism

and racism of course and capitalism, that

as long as it is sustained, it puts a huge

mountain in front of us for the liberation of

Palestine and the decolonization. We

cannot separate our ability to change the

way politics is done in Europe and our

contribution as a civil society to change

the course of events in Palestine.

 In brackets I would say that does not

necessarily refer to our ability to stop at

least urgently the current genocide. I am

not talking about that because I know you

are all committed to this and you are

doing what you can. This is not an analysis

of how to stop the genocide. For that we

need to be less purist. We have to be very

pragmatic. We don't have to vet our allies.

We don't have to examine them in the

high moral ground. We need a very

powerful alliance with some people we

don't like in order to stop this genocide

because it is continuous. We sometimes

sort of talk about it as if it ended two days

ago. Today was another day that every four

hours a Palestinian child died. First from

bombs, then from hunger, lack of medical

help. This continues every day. You don't

use a purist attitude if you need an alliance

to stop that. You work with whoever is

willing to help you.

But here, I'm talking about what Rafeef

referred to:  this is not going to stop there.

57



And this will be repeated if this illegal,

immoral, impractical project of imposing a

European state on the Arab world, on the

Muslim world, will continue. There's no

other way of putting it. We need to end

this project. Without it, not only will

Palestine not be free, the Arab world will

not be able to deal with its main issues.

And if the Arab world will not deal with its

main issues, the rest of the world will not

be able to face the most important

challenges that face human society,

whether these are ecological, social, or

economic, or political. So I think that's a

very critical part of this issue. 

Finally, I want to say that on the third

question of the global Palestine. So what is

global Palestine in front of global Israel

that historically has been 120 years where

the Italians, among others, are playing a

very important role in sustaining this

impossible, immoral, and ineffective

project. The last year and a half has proven

its sustainability, so to speak, even when it

commits a genocide on a daily basis in

front of our eyes and now creates a greater

Israel. Israel’s not going to withdraw from

the parts of Syria that it’s occupying.

They're going to send all that they are

beginning to prepare. They're going to

send settlers to West Syria, to part of South

Lebanon, and definitely to the north of

Gaza. This will continue: the sense among

the current Zionist leadership in Israel is

that they have a rare window of

opportunities to expunge Palestine, to

totally wipe out Palestine, not only as

people, but as an idea. That's why they're

targeting UNRWA. That they have the

opportunity to resurrect the ancient

biblical Israel – that probably never existed,

but that doesn't matter – the ancient Israel

they read about in the Old Testament, that

is feared by and respected by the region as

a whole. And they have enough lunatics in

America who share this belief for the last

200 years. And there are not 5 or 10

Americans: there are about 70 million

Americans who think that way. And they

are now going to occupy the government

of President Trump. 

So this is something that needs a

strategizing on the longer term according

to a far, of course, purist approach, but not

the one that stops the present

catastrophe. 

Global Palestine for me is two things. One

is everything that Rafeef said, and I don't

want to repeat it. And you also referred to

it, Maurilio. The whole intersectionality of

forces that challenges the essence of

politics, the way politics is done, that are

fighting against local injustices, whether

these are economic, ecological, ethnic, or

political, and regard, actually, the struggle

for Palestine as representing the whole

struggle. And this, I think, is one of the

reasons. We saw this massive recruitment

on behalf of Palestine in the last year and a

half. I must tell you, being one of one

million people in London demonstrated

for Palestine gives you hope. Even if you

analyze very coldly and say it's populism,

it's globalism, and so on, you don't feel

alone and you don't feel powerless in such

a way. 

But I think global Palestine is also

something else, and this is very important

also for universities and academics, and in

this I will end. What I learned from history

is that the ability to bring an end to

oppressive regimes, rogue states,

criminalities on the level that we've seen in

Palestine today, and we've seen in

Palestine throughout the years, is a

combination. It’s always – and I hope there

58



are historians in the crowd who agree with

me or not – a combination of activism on

the one hand, and development that you

have no control over. There are processes

that are happening that you're not part of

it. You haven't caused them, and they are

happening. And there are two things

about these processes that you have to pay

attention to. First of all, to know that

they're happening, and see whether there's

some hopeful signs there for a better

future. Again, even if you are not at all the

initiator of these processes, or you're not

even able to contribute directly to them,

I'm talking about the process that will help

you, in this case, to liberate and decolonize

Palestine. But secondly, you have to be

aware of how to deal with these processes

in the right way. And I can give you a bad

example. And this example really stays

with me, because I think in my most

hopeful; and I'm a very hopeful person, I do

believe Palestine will be free and

decolonized, I have no doubt about it: the

question is not if, the question is when. I’m

now looking at South Africa, and I

remember the discussions in the ANC

about the fall of the Berlin Wall, and the

end of the Cold War. And people said –

rightly, in a way – “this has nothing to do

with the struggle of the ANC”; but the fall

of the Berlin Wall would open the door for

the United States to join the regime of

sanctions against apartheid South Africa.

And they were right. Without America

joining the sanction regime on apartheid

South Africa, the horrible apartheid regime

in South Africa would have continued

longer. There's no doubt about it. But if you

are so excited by something that is not

only positive, that is far more complex,

than you are getting the economic

apartheid  that  we  have  today   in   South

Africa. So we have to look at these

processes. 

And I will finish by a more concrete

example for our case study. Not as a

wishful thinker, and not as an activist.

Really as an academic who has been

analyzing Israel from its inception. I can tell

you that I genuinely believe that Israel is

collapsing. Israel is disintegrating. By the

way, also because of its location. The whole

Eastern Mediterranean, which in Arabic we

call the Mashriq, is disintegrating

politically. Not only Syria. Also Lebanon.

Also Jordan. Also Iraq. Also Israel. All these

nation-states were created by two

colonialist powers, Britain and France, after

the First World War. They brought a

European idea of nation-state and

imposed it on a world that was built not

on nation-states, it was built on a matrix

and mosaic of communities that knew

how to live with each other, to co-exist,

and to create a reality of life that respected

both individual rights and collective rights.

In fact, the future for the matter is not in

the supermarket of ideas that come from

Europe, from left or right. It is in the

history, the heritage of the Eastern

Mediterranean. The collapse in Israel is very

visible. But as a historian, I know two

things about collapsing states. The first is

that it's a very long process. It's a very, very

long process. It has begun. I think it's

inevitable, but it's a long process. And

further, regimes that collapse are

particularly ruthless and brutal. And that

explains a lot of what we are seeing today.

The second thing is that we are not just

onlookers of that collapse. And this, of

course, is something that we understand,

that the Palestinians understand, and we

are in solidarity with them. But a collapse

can lead to a void.  And  if  you don't fill the

59



void, you get chaos. And chaos is violent

and inhuman and can be avoided by

strategizing. The social cohesion in Israel

has disappeared: Israel is not any more a

cohesive society. It implodes from within

socially. Its economy, as never before,

depends on the United States, and if you

examine Israel not in macroeconomic

terms, but in microeconomic terms, you

can see that more and more people are

under what we call the poverty line. The

services of the state are not operating. The

confidence in the army is as low as it has

ever been. Jewish communities around the

world do not see the Judaism, even secular

Jews, connected to Zionism anymore,

especially young Jewish Americans. And

we already talked about the international

isolation at least at the level of civil society.

And we also should look at the Palestinian

national movement. We always look at the

upper layer of Palestinian politics, and we

see disunity, we see fragmentation, and

one cannot deny it. It exists. But it's one of

the youngest societies in the world, and if

you listen to the voices coming from the

younger Palestinian generation, you can

hear the unity, the unity of vision, the unity

of purpose; and you know that this will be

not a process that you have no control

over, but a process that will contribute to

the disintegration of Israel and the

creation, hopefully, of a free Palestine. 

Somehow, I would say that global Israel is

not in a sentence. I think global Israel is

experiencing its last chapter in history. But

chapters in history, unfortunately, are not a

year or two. They are long. But you have to

remember, you are not witnessing the

beginning of another catastrophic period

in the life of Palestine. You are

experiencing the last chapter of the

Nakhba, of the  ’48  catastrophes:  it’s  a  far

more horrific chapter, but you are in the

last chapter, and that is why you need to

be so alert, but also strategize and think

hopefully about the future. 

Secondly, whatever we do about our own

politics will affect Palestine. If we don't

change the essence of politics, we would

not be effective in changing what happens

in Palestine. 

And these are two final comments. One is

that – and this is true about Italy, but not

only about Italy – I don't remember being

governed in so many countries by

politicians with such low quality. I really

don't remember a politician of such low

quality. And kind of self-centered, seeing

the electorate as the main reason for their

political career, but also as a group of

people whose problems don't have to be

solved. And that kind of politics, as long as

it continues, is self-centered, totally

detached from the real issues and

concerns of the society, and all of this is

very good for Israel and very bad for

Palestine. Very simple. Secondly, there is a

role for the left. I think that sometimes we

forget how supportive the left, including

the Communist Party, were of this idea of

being a true state at the heart of the Arab

world. I think we should remember this.

We should remember. Without the Soviet

Union, there would not have been Israel.

Without Soviet weapons, there would not

have been Israel. Let's remember this.

Communist parties, one after the other,

until 1967, not to mention the Socialist

Party, even after 1967, saw Israel as the

dream of socialism in the Arab world. Let's

remember this. The left has not done its

proper soul-searching about its complicity

in creating a state that ethnically cleansed

the Palestinians and our genocide.

Secondly, the left has also  –  to go back to 

60



its history in the Arab world and its history

in the global south – to rethink some of the

issues that were at the heart of its

ideology, like secularism. I think it's time to

look back at what secularism means for a

global north and what it means for people

who live in an area like the Maastricht for

so many years. We have to be careful of not

creating a colonialism of secularism and

modernity again in the name of universal

values that supposedly are at the heart of

what we believe as Marxists or Socialists or

people of the left. I'm saying this because

without the left – whether these are

processes we can control or whether these

are processes we cannot control (and look

again at South Africa) – we will not use the

historical opportunity that the collapse of

Israel will provide us for building not only a

free Palestine, but also a just Palestine, one

that would be a beacon for the area as a

whole. And I do believe that we have the

power to be not just on the earth, but

participants. We should be aware of the

horrible things that are happening, choose

anybody who could help us to stop it, but

not do so, and believe that everything we

do every day, even if we don't see the

dividends tomorrow, is part of a

cumulative effort not just for a liberated

Palestine and a free Palestine, but for a

much better world for our children and

grandchildren. Thank you. 

61



L’Europa contesa
23  gennaio  2025

Raúl  Sánchez  Cedi l l o ,  Nadia  Urb inat i

Conversazione con Nadia Urbinati.

Mattia Frapporti. Il tema di oggi è

l’Europa: la prima domanda è legata agli

scenari che vedi nell’UE. A partire da

Trump; a partire dalla crisi ultima dell’asse

franco-tedesco che ha trainato l’Europa di

questi anni; a partire dai sussulti dell’Est

europeo, tra il protagonismo di Orban, le

elezioni in Romania e il ruolo dell’esercito

polacco; quali sono gli scenari che vedi

delinearsi rispetto alla guerra in Ucraina e

in Europa in generale? Qual è la

prospettiva dell’E.U.? Si sta andando verso

la disintegrazione oppure il

consolidamento di un esercito europeo?

Nadia Urbinati. La domanda chiaramente

è enorme. Io mi vorrei focalizzare su un

fenomeno per me abbastanza nuovo e

inedito: la rottura dell’Occidente. Noi

abbiamo il leader massimo dell’Occidente,

gli Stati Uniti, che ha costruito questo

Occidente, nel quale ci troviamo ora. Dagli

anni post-bellici (non parlo dell’immediato

’45 ma del ’46/’47) si è definito l’Occidente

all’interno del quale oggi ci troviamo. In

questo Occidente era prevista la leadership

americana e non un’Europa federata e

unita: prevedeva una correlazione stretta

tra Francia e Germania che tenesse

insieme il continente in maniera pacifica e

C
A

P
I

T
O

L
O

 
4C

A
P

I
T

O
L

O
 

4

62



funzionale all’alleanza atlantica. Questa

alleanza infatti include gli Stati singoli

dell’Europa, e non vuole, non può, non ha

nessuna intenzione di costituirsi come una

unione europea. L’alleanza atlantica

dunque è costruita in termini di Stati

singoli, con al massimo tra loro relazioni,

confederazioni, rapporti più o meno

privilegiati: sicuramente non un altro Stato

federale. Gli Stati Uniti non vogliono e non

hanno mai voluto un’Europa federale.

Questo è molto interessante: con la fine

della Guerra Fredda, gli americani

pensavano che anche l’Europa si

“sgonfiasse”. Non aveva più senso di

esistere questo cuscinetto tra l’Atlantico

americano e la Russia, non aveva più senso

d’essere. L’Europa invece cosa ha fatto a

questo punto? Ha scoperto un proprio

protagonismo politico, che ha avuto

Maastricht, ha avuto Nizza, ha avuto questi

grandi tentativi costituzionali dei diritti.

Questi hanno dato all’Europa una nuova

identità, arrivando addirittura all’Euro.

Dunque,  questa  Europa  è  diventata,  per

una America che aveva e ha tutt’ora una

visione di egemonia imperiale

sull’Occidente, un problema. Non stiamo

parlando solamente di Trump: l’inizio

dell’allontanamento è avvenuto già con

Obama, che ha sostanzialmente ignorato

l’esistenza stessa dell’Europa. Non

solamente non si è preso cura della Crimea

e altre situazioni, ma non è affatto stato un

europeista: è stato una volta a Berlino; si è

preso un Nobel per la Pace dopo l’Egitto e

le Arab Springs, ma non si può certo dire

che ci sia stata una presenza europea.

Quindi la presenza europea è tornata negli

Stati Uniti “grazie” alla guerra, con Biden:

non c’è però mai stata – dato che Biden

appartiene alla vecchia generazione,

capisce più di Europa di molti altri – una

attenzione all’Europa unita. Seguendo 

63

anche le riflessioni del mondo accademico

sull’Europa, la domanda è che cosa ci

interessi dell’Europa, che cosa sia; perché

dovrebbe esserci un esercito europeo.

 Questa è l’idea e dunque il piano

dell’interrogazione: l’Europa non deve

essere Europa, non deve essere Unione

Europea, deve essere un insieme di Paesi

che sottostanno ad un rapporto più o

meno privilegiato con gli Stati Uniti. 

Questa Europa oggi entra direttamente in

collisione con il piano di Trump e Musk. È

evidente: il problema non è quello militare,

ma finanziario, di mercato. L’Europa, e

questo è un aspetto molto interessante,

non potendo scegliere la strada del we the

people, il processo costituente, ha scelto

un altro processo, molto simile a quello

britannico di unificazione senza una

costituzione scritta, attraverso interessi,

utilità e utilitarismi: così l’Europa si è

trovata ad avere un sistema normativo

comune – che ricordo è il vecchio sistema

fondativo del Sacro Romano Impero – che

ha legato i Paesi europei con strategie

regolamentative. È interessante la scelta

della regolamentazione: è stato regolato il

sistema di mercato, di distribuzione delle

merci, in modo che ciascun Paese europeo

trovasse un nodo di utilità in quella

specifica appartenenza comune. Creando

questo sistema di regole, ciascuno ha

trovato interesse in questo sistema: con più

o meno corporazioni felici – per esempio

quelle dei contadini e delle grandi

industrie di coltivatori, che ogni tanto

hanno chiesto terreni o aggiustamenti –

questa operazione è riuscita, e su una scala

mondiale. La regolamentazione europea

sulla distribuzione dei beni, sul mercato,

che va a certificare la produzione del

prodotto per ragioni di salute, che va a

certificare la produzione dei prodotti ma

che non siano frutto del lavoro servo… 



Insomma, ci sono una serie di

regolamentazioni che hanno una

riconoscibilità nel mondo, anche la Cina le

accetta, perché hanno un grande mercato.

L’America ha sempre avuto problemi ad

accettarle invece, e oggi è proprio contro la

sovranità della regolamentazione che

l’amministrazione Trump-Musk sta

cercando di costruire una relazione

conflittuale. Dobbiamo aspettarci questo,

dunque: un attacco all’Europa per ciò che

è oggi, pur non con una costituzione

scritta dotata di un sistema di regole

scritte che ci integrano. Il modo

dell’amministrazione Trump di affrontare

questa cosa è l’utilizzo di movimenti

interni all’Europa stessa che vengono dal

populismo di destra anti-Maastricht,

pensiamo ad esempio a LePen, alla sua

tradizione fascista e alla sua re-invenzione

post-Maastricht come anti-Maastricht, in

opposizione alla tecnocrazia europea, con

un   mito   nazionalista   di   destra   contro

l’Europa: è ciò che ha caratterizzato anche

i “nostri” leghisti, che ha caratterizzato la

nuova destra europea. Trump usa questo

come piede di porco per fare saltare la

sovranità della regolamentazione europea:

da Orban a Meloni, la finalità è questo

progetto.

Impossibile dire se riuscirà questo

progetto, ma chi comprende – entro la

leadership europea – queso scopo, dovrà

decidere di tenere una posizione di

tensione e di amicizia inimicale con gli

Stati Uniti. E qui il tema è proprio la figura

della leadership: poiché l’Unione Europea

è una entità politica, non possiamo

aspettarci che sia una collettività ad

esprimere leadership forte, abbiamo

bisogno di leader individuali forti, e non

credo che la leadership contemporanea

della Commissione Europea abbia questa 

64

statura. E questo anche perché ha una

postura non di leadership ma di ricerca

della mediazione: con questi leader proto-

tirannici, però, la mediazione non funziona.

 O si entra in un’ottica di collisione, oppure

le trattative saranno sempre al ribasso: e

questo significa che Trump farà una scelta

di ambasciatori e punti di riferimento in

Europa basata interamente su questo

progetto, e dunque sarà tremenda. Già si è

visto quali rapporti ci sono con l’Inghilterra.

Dunque, il rapporto con l’UE potrà essere

di due tipi. Il primo: “le guerre sono vostre,

arrangiatevi”. In quel caso l’Europa però

sarà senza l’esercito, e dunque si troverà di

fronte alla proposta di pagare l’esercito

americano per il suo intervento. In caso

contrario, il rischio per l’Europa è

ovviamente quello di dover affrontare “da

sola” la Russia, il suo ingresso nelle

repubbliche baltiche, e dunque una vera e

propria guerra. Questo porterebbe all’inizio

di un rapporto di clientela esplicita e senza

infingimenti con gli Stati Uniti. La seconda

possibilità è quella di costruire un esercito

europeo: questo non è qualcosa che può

succedere in un giorno, e nel frattempo

molte cose possono succedere ad Est.

Dunque, dal punto di vista della strategia

immediata si dovrebbe cercare di costruire

un rapporto molto chiaro con gli USA

anche a costo di mostrare di strizzare

l’occhio alla Cina: utilizzare il divide et

impera con Cina e Stati Uniti. Ma l’UE non

lo farà perché le sue leadership attuali non

ne hanno la capacità, sono

completamente investite sulla NATO, non

hanno la capacità di pensare un Occidente

diviso. Noi invece dobbiamo pensare che

c’è un Occidente diviso, che ha due

leadership, due facce: del resto, l’Occidente

è molto complesso, ha portato a nazismo,

comunismo, liberalismo, democrazia. Oggi 



si vede questo diaframma abbastanza

chiaro: c’è un Occidente imperiale

oligarchico chiaramente oligo-capitalistico,

e c’è un Occidente che cerca di dosare il

capitalismo attraverso le norme e le regole,

cercando di difendere le cittadinanze

democratiche; ma se non riesce in questo,

è l’intera democrazia nostra (quel poco che

abbiamo e che è rimasto) ad essere in crisi.

Sandro Mezzadra. Tutto quello che si

descrive avviene in una situazione di

profonda debolezza e mancanza di

soggettività politica dell’Europa. La crisi e

l’indebolimento dell’asse franco-tedesco,

che ha a che vedere anche con la guerra

in Ucraina, ci parla proprio di questo. In

generale, a me pare che nel dibattito

pubblico – basti pensare al rapporto

Draghi – sia prevalente un pensiero che

porta a immaginare l’Europa alla

proposta di adeguarsi – ad esempio dal

punto di vista dell’intelligenza    artif iciale

dell’indebolimento dei passaggi normativi

che esistono, della sostanziale

militarizzazione della politica. In tutto

questo ciò che va perduto è un riferimento

alla “differenza” europea. Quello che mi

domando è se ci sia un futuro per la

“differenza” europea. Come dobbiamo

ripensare, anche complessivamente, a

come abitare le coordinate geografiche e

storico-politiche dell’Europa?

Nadia Urbinati. Questo è il nodo dei nostri

tempi. I movimenti, anche d’opinione, e i

partiti non sono attrezzati a questo

orizzonte. Sono stati costruiti con

l’orizzonte della stabilità post-Seconda

Guerra Mondiale, con una forte alleanza,

con una comune condivisione. Questo non

c’è più. Non c’è condivisione con gli Stati

Uniti, gli Stati Uniti sono avversari, sotto 

65

molti punti di vista; non parlo della società

ovviamente, ma del governo., E ora c’è

molto movimento di rivalutazione

dell’Europa, proprio in funzione anti-

trumpiana. Quello che avviene in Europa è

che la leadership europea è stata la grande

alleanza, su modello tedesco, delle due

forme di socialdemocrazia, quella laica e

quella cattolica, che hanno unificato il

continente. Sono due visioni

internazionaliste ed europeiste, quella

socialdemocratica e quella cattolica, ci

hanno dato l’Europa: queste due visioni

sono al momento  in disuso, in disarmo.

Forse più quella socialdemocratica laica

che quella cattolica: non hanno più nulla

se non degli ideali ma senza uno sguardo

programmatico, per esempio nessuno al

momento lavora davvero per un sistema

energetico europeo (che sarebbe

importantissimo, una grande scommessa

che l’UE potrebbe avere, mentre ad oggi

ogni Stato costruisce i  suoi  legami  singoli

con l’Algeria, con l’Iran, con la Russia,

eccetera, mentre occorrerebbe invece una

politica europea comune in merito). Ci

troviamo invece oggi di fronte ad una

Europa “Arlecchino”, di nuovo come quella

che abbiamo incontrato alla vigilia delle

due guerre: e guarda caso è proprio la

guerra che mette in crisi questa situazione;

una guerra sul territorio europeo che si

riscontra insieme ad un mutamento di

regime negli Stati Uniti, e diventa

micidiale. Oggi non c’è uno “Spinelli 2”, e

non abbiamo nemmeno all’interno dei

movimenti giovanili più avanzati una idea

convinta di quello che potrebbe essere. Si

ragiona per Stati, torniamo nuovamente ad

una forma di nazionalismo legata ai singoli

Stati europei, con bilanciamenti più o

meno funzionali… A meno che non ci sia

davvero un movimento europeista

spinelliano, un “Ventotene 2” che riesca ad 



attrarre davvero le generazioni più giovani,

con una grande idea di trasformazione. Se

non c’è questo, non credo che più che

barcamenarsi aspettando la fine dei

quattro anni – che in fondo passano presto

– di amministrazione Trump si possa fare.

Si naviga un po’ a vista, e la situazione è

molto problematica. 

Riguardo all’esercito, io non sono contraria

all’idea di fare un esercito europeo: è

necessario se si vuole avere autonomia, ma

serve una costituzione per averlo, non si

può mettere un esercito mantenendo però

un sistema normativo regolamentare

come lo abbiamo oggi. Occorre un sistema

politico, che controlli, ma questo non c’è. E

dopo l’uscita dell’Inghilterra, la Francia è

l’unico paese che ha un’atomica, quindi

non ha nessun limite internamente

all’Europa, cosa che invece sarebbe stata

utile, avere due Paesi che si bilanciavano a

vicenda. Oggi invece nessuno accetterebbe

una egemonia francese. Dunque non ci

sono le condizioni per un esercito europeo.

E il problema europeo esiste quantomeno

dalla Brexit, che è stata un disastro da

questo punto di vista. Dunque, siamo qui.

Raúl Sánchez Cedillo. Il tema dell’Europa

va riqualificato a partire dalle dimensioni

del sistema mondo, o piuttosto da quello

che si può chiamare “caos ecosistemico nel

capitalocene”, quello che stiamo vivendo

da tempo. Non è soltanto la guerra il

pericolo ora, ma ci troviamo in una

dimensione di crisi epocale del

capitalocene, cioè del periodo storico che

implica la dimensione climatica della crisi,

il capitalismo storico come sistema mondo

affronta ora uno shock brutale. In questo ci

sono diverse dimensioni interne al caos

ecosistemico:  la più forte tra queste

chiaramente è la crisi legata alla fine del

ciclo egemonico degli Stati Uniti, facendo 

66

riferimento al lavoro di Giovanni Arrighi e

Beverly Silver su caos e governo del

mondo. Già lì si definiva come improbabile

che la transizione egemonica potesse

essere pacifica: quella piccola probabilità

che non fosse basata sulla guerra non si è

determinata, il risultato è stato quello più

probabile. Quello di cui Arrighi non aveva

tenuto conto era la dimensione climatica,

ecosistemica: non avevano tenuto conto di

questa dimensione che ha chiaramente a

che fare con il modo di produzione

capitalistico e con la sua particolare

ecologia, arrivata ora ad un punto di caos

ecosistemico. La capacità di produrre non

soltanto accumulazione di capitale ma

ordini politici, di costruire un rapporto non

estrattivo e non violento, prima di tutto

con la forza lavoro, ma anche in termini di

dimensioni minime di sostenibilità nelle

società o  nei  sistemi  di  Stati,  con  quello

che c’è intorno, non si è dato.

In questo quadro si da la crisi del progetto

europeo: una lunga parabola discendente

dell’ipotesi di consolidamento del sistema

europeo, e anche di una federalizzazione

che consacra il neoliberismo; poi il

fallimento del processo costituzionale nel

2004/06, che ha determinato una risposta

per nulla all’altezza del rifiuto, che è stato

soprattutto quello francese, determinante.

Già si è parlato molto dell’asse franco-

tedesco. Quel “no” alla costituzione è stato

egemonizzato dall’estrema destra. Lo

stesso sta succedendo ora, come risultato

della finanziarizzazione capitalistica

globale legata al Wall Street Consensus. 

Questo patto “ad escludendo”, questo

patto “anticomunista”, questo patto ha

rifiutato le diverse insorgenze europee: il

movimento europeo è stato fortissimo, ma

questo non ha determinato la dinamica

che sarebbe stata necessaria per la 



costruzione di una solida istituzione

democratica. Sarebbe servito un “New

Deal”, anche tenendo conto della

debolezza del movimento operaio ufficiale,

che avrebbe dovuto tenere conto dei nuovi

bisogni del precariato europeo, della forza

lavoro trans-europea, dei migranti, del

general intellect europeo: questo però non

c’è stato. 

Sappiamo che si arriva così alla crisi del

debito pubblico europeo, con il massacro

della Grecia e via discorrendo. Questo è

stato un colpo pesantissimo soprattutto

alla legittimità democratica delle classi

subalterne nel progetto europeo. Un

osservatore attento della legislazione di

frontiera, e della sua evoluzione come

dimensione necropolitica, ma anche

rispetto a ciò che Sandro Mezzadra e Brett

Nielson hanno studiato nei termini di

frontiera come moltiplicazione  delle  

frontiere  del  lavoro particolarmente

violente. Quindi per quella dimensione di

cui parlava Spinelli è troppo tardi. Il

progetto europeo è una chiesa vuota e

marcia. Noi come europeisti, con la nostra

“fede”, anti-sovranisti, abbiamo tentato per

tanto tempo la costruzione di un

movimento europeo, sociale, costituente,

anticoloniale in Europa, contro la “sinistra”

sovranista, contro le corporazioni sindacali

eccetera: tutto ciò però, e qui sta il

problema, non ha avuto una controparte,

non c’è stata né una sinistra né una destra

intelligente. 

Nonostante questo, l’ultimo sussulto di

“fede” è stata la pandemia, intesa come

grande crisi della sostenibilità della

società/civiltà europea. Ma quella

alternativa – per la quale era chiarissimo

che bisognava ricostruire il welfare, che

bisognava federalizzare la spesa pubblica

etc – è stata praticata solo dal punto di

vista dei livelli di investimento. 

67

Non a caso, tutto questo è stato stroncato

dalla guerra in Ucraina e soprattutto dalla

risposta europea ad essa, in un contesto di

crisi preesistente.

Nell’Europa sotto il regime di guerra,

l’Europa democratica è assolutamente

impossibile: il problema della questione

europea si deve porre diversamente.

L’irreversibilità, l’integrazione economica,

logistica, energetica, poliziesca, di frontiera,

finanziaria… non è qualcosa di puramente

etereo o che esiste solo sulla carta, è una

trasformazione reale. Il problema è come

questa struttura si evolve e si evolverà in

una situazione sempre più pesante e

avvolgente del regime di guerra.

Ricordiamo che “regime di guerra” significa

non soltanto una tendenza evidente alla

guerra, non soltanto una dimensione di

militarizzazione generale della produzione,

della spesa  pubblica,  della  vita  pubblica

della pratica della sicurezza per gli Stati;

ma fondamentalmente è una traduzione

della coppia amico-nemico nella vita, nella

conflittualità delle società democratiche

liberali, un passaggio tra dimensioni

esterne/esteriori e interiori. Abbiamo visto

questa “binarizzazione” con l’invasione

russa dell’Ucraina, per cui essere contro la

guerra era essere con Putin, la vediamo

adesso con la Palestina per cui essere

contro il genocidio significa essere

antisemiti. Tutto questo introduce

l’autoritarismo, la sospensione delle

garanzie che continuano a funzionare, ma

soprattutto introduce l’eccezione

generalizzata nella governance e nelle

forme di governo europee. Come tendenza

alla guerra, il regime di guerra allo stesso

tempo favorisce l’estrema destra: non a

caso l’unico governo “un po’ di sinistra” in

Europa è quello spagnolo, non si può certo

dire sia di sinistra quello tedesco. Tutto ciò

favorisce una tendenza generale alla 



guerra, ma favorisce anche l’estrema destra

e forme di “fascistizzazione”.

Dentro questa situazione globale,

l’eccezione europea – dal punto di vista di

modello sociale europeo –, nella sua

formazione così singolare, come può

tenere all’interno di queste dimensioni?

Come potrebbe rispondere questa Europa

ad un ciclo di lotte contro l’austerity,

contro la guerra, contro il razzismo, per la

sanità universale, per l’educazione

universale, etc? All’interno del contesto

attuale, vediamo una tendenza esplicita a

stabilire una somma zero tra spesa militare

e welfare: sappiamo che la spesa militare

non è spesa sociale. Però come sappiamo,

nel caso del New Deal quello che si diceva

è che ha funzionato davvero con la guerra,

con la domanda aggregata totale creata

dalla guerra; e, nel frattempo, il padronato

non obbediva a Roosevelt dal punto di

vista della scommessa per la pace sociale

tramite un fordismo generalizzato, con

diritti sociali e salarizzazione crescente

della popolazione. Ha funzionato nel

momento in cui c’era la mobilitazione

generale della forza lavoro: questo è il

quadro in cui si possono conquistare diritti

sociali.

Nel contesto attuale, quello di cui stiamo

parlando è una osmosi continua tra spesa

militare e ricerca tecnoscientifica per

l’intelligenza artificiale: stiamo parlando, se

non di neoliberismo, di un modello che

per certi versi si sta mettendo a prova in

Ucraina. Vorrei segnalare un articolo molto

interessante di Davide Maria de Luca, che

parla della guerra in Ucraina come

esperimento tardo-capitalista: questo nel

senso per cui in Ucraina la situazione si sta

evolvendo diversamente dalla guerra totale

– come quella tedesca, la Prima Guerra

Mondiale, in cui c’è stata una messa sotto

il controllo statuale delle risorse, ed è 

68

proprio lì che viene coniato il termine di

“mobilitazione totale”, una sorta di

“socialismo del capitale”, anche dal punto

di vista fiscale, eccetera. 

Dunque, diversamente da questo

paradigma che è stato universale, la

modalità cambia in Ucraina e anche per

certi versi in Russia (nonostante il contrasto

tra modelli differenti). Segnalo il libro di un

compagno ucraino, Volodymyr Ishchenko,

Towards the abyss, che sottolinea come in

Russia ci sia stato un keynesismo militare,

come risposta legata alla legittimità

riconosciuta alla guerra dalla maggioranza

bianca russa (non dalle minoranze),

ingaggiata in una operazione militare

speciale. In Ucraina invece la guerra si sta

vincendo con l’austerity, con una gestione

di spesa pubblica   minima:   dunque  si  

dà  questa situazione nella quale anche le

unità di combattimento più importanti

(basti pensare alla terza brigata Azov

eccetera) devono autofinanziarsi, anche

rispetto a buona parte dell’equipaggio

militare, i droni e via discorrendo. Per

questo fanno un sacco di campagne di

advertising, con belle ragazze sopra una

moto imbracciando un fucile, insomma

con questo tipo di tradizione pubblicitaria,

ma non solo in termini di iniziativa “fai da

te” di queste unità, proprio nei termini di

discorso e prospettiva complessiva del

governo rispetto al fatto che l’Ucraina si

immagina in termini di “progetto

occidentale” (e che rappresenta la lotta

dell’Occidente) come società di mercato,

forte, non socialista, in cui lo Stato pratica

il laissez faire, e dunque non deve

intervenire su spesa pubblica, tasse,

eccetera. E quindi ci troviamo di fronte

questa dimensione nuova, di conduzione

di una guerra esistenziale, che però viene

rimessa all’iniziativa (anche militare) di

cittadini e milizie. 



Questo significa che chi finanzia la guerra

non è la sovranità statuale ma sono

fondazioni, privati, banche: sono loro a

dare i soldi per la conduzione della guerra.

Questo ha anche una definizione dal

punto di vista della guerra definita come

proxy war, come determinazione di uno

scontro tra blocco atlantico occidentale e  

Russia, con le sue ambizioni neo-

espansioniste – e legate anche

all’autodifesa rispetto alla situazione della

NATO: è chiaro che il discorso di Putin e

del suo partito è un discorso neo-

imperiale. È interessante questa

dimensione perché ci permette di

immaginare cosa può succedere, in

Europa, nei prossimi mesi e anni: a me

sembra che ci sia una grande chiarezza, ci

sarà la guerra se noi non la fermiamo. O

ci sarà una resistenza esplicita, organizzata,

politica, o la guerra ci sarà. Il problema è: in

quali forme in questa dimensione di caos

ecosistemico? Allo stesso tempo, il caos

ecosistemico è una grande opportunità

per i regimi di guerra, perché introduce

l’eccezionalità, la catastrofe, l’emergenza,

l’incredibilità, tutte situazioni in cui

l’eccezionalità dell’atto sovrano e del

comando trovano una propria legittimità,

allo stesso tempo autorizzando le

tendenze più anti-democratiche, più

militariste, più fasciste.

 Secondo me in Europa ci sono due grandi

ipotesi di svolgimento. Da un lato, che con

Trump – io non ci credo affatto – ci sia una

tregua in Ucraina, si torni ad una

dimensione di accordo che fermi per un

po’ i combattimenti, focalizzando invece

tutto sul Medioriente – Medioriente dove

continua l’espansionismo iraniano, che non

vedrà alcuna tregua per me –: si tratterà di

confrontarsi con la capacità di affrontare

tante guerre, cosa che anche la potenza

americana non è in grado di fare; la 

69

seconda possibilità è la disgregazione.

Dunque cosa potrebbe succedere? Lo

svolgimento di questa militarizzazione

dell’investimento, una austerity giustificata

da questa dimensione di guerra fredda;

una dimensione in cui – con Trump alla

presidenza – le élite europee non si

ribelleranno, obbediranno come avevano

già fatto con Biden, rispetto all’aumento

della spesa militare, su questa continuità,

che è una continuità della composizione

sul comando del capitale, tra corporation,

fondi, tra Banca Centrale Europea e Big

Three (BlackRock, Vanguard, State Street).

L’importante che bisogna trarre da tutto

ciò è che il cosiddetto keynesismo degli

attori finanziari si determina oggi tramite

questo peso  delle  Big  Three:  tutti  i  soldi

gestiti da questi attori sono di fatto i

risparmi della gente, sono fondi sovrani

che vengono gestiti da loro, addirittura

investono nella compartecipazione l’uno

nell’altro, con questa interdipendenza,

shadow-banking tra di loro; tutte le grandi

banche, le grandi corporation sono

partecipate da BlackRock. C’è dunque

questo format globale del “capitalista

collettivo” che gestisce le operazioni

politiche e geopolitiche: gestiscono

sempre più fondi privati, sanitari,

assicurazioni, fondi pensioni, e sempre di

più in Europa la partecipazione di

BlackRock è enorme, e di tutte le

corporation. Solo per la questione

dell’interesse strategico c’è un limite alla

partecipazione, e questa è la tendenza dal

punto di vista della sostenibilità finanziaria

in un ambiente di austerity e di non

creazione di domanda aggregata tramite

la spesa sociale (basti pensare alla

situazione in cui siamo rispetto al prezzo

della casa, alle bolle speculative, al prezzo

dell’energia etc): 



questa partecipazione crescente

determina anche un peso politico di

questo comando legato al capitalista

collettivo rispetto alla Banca Centrale

Europea (che di fatto è un aggregato di

grandi banche private che dialogano con i

politici). Come evolvono questi rapporti

rispetto per esempio alla situazione della

Germania, dopo le elezioni? Questi

rapporti vanno nel senso più reazionario

possibile: se qualcosa per la Deutsche

Bank e i funzionari della Banca Centrale

Europea è inconcepibile, l’ordoliberismo

può tranquillamente “mandarle a farsi

friggere” costruendo un keynesismo di

deficit, anticostituzionale. E in ogni caso

non c’è un rapporto di forza politico e

sociale all’interno della società tedesca  in  

grado  di  difenderla.  Anche in Francia la

situazione è precaria, il colpo di Stato è

diventato permanente e l’uso dei poteri

discrezionali è diventato la norma, fino alla

nausea: con anche una revisione profonda

della sinistra tradizionale che vuole

evacuare la possibilità comunista che

“rappresenta” La France insoumise. Che

cosa chiamano “comunismo”? Non soltanto

le proposte universaliste, ma soprattutto la

dimensione anticoloniale, la dimensione

della presenza di persone non bianche

nella vita sociale e politica francese.

Questo la dice lunga a mio parere. 

Dunque c’è questa possibilità di una

“guerra fredda”, legata alla situazione in

Ucraina (e dunque corsa agli armamenti,

militarizzazione…) che continua con uno

sfondo di austerity. Basti pensare alla

manifattura tedesca distrutta, la cui

ricostruzione non sarà sulla base di una

rivalutazione dei salari, ma il contrario;

dunque si tratta di modelli di austerity.

Ovviamente anche il blocco

imprenditoriale e il ruolo del pubblico in

Francia continua ad essere fondamentale e 

70

strategico, ma tutto questo non sulla base

di un “New Deal”, quello è completamente

escluso.

Dunque ci troviamo sotto l’attacco brutale

dell’amministrazione Trump, sotto la

competenza “pacifica” della Cina rispetto

agli elementi che riguardano la transizione

ecologica – che era l’unica opzione di

possibile significatività, nonché di possibile

ripresa anche industriale e culturale che

aveva l’Europa e che è stata già persa. La

Cina sta inondando, con la sua

sovrapproduzione (legata ai suoi problemi

interni in merito all’eccesso di risparmio

eccetera) di merce a buon mercato, tutti

gli elementi chiave della transizione

ecologica. Dunque allo stesso tempo l’E.U.

ha dichiarato diverse volte che la Cina è un

avversario strategico: non ci sarà quindi

una alleanza con la Cina per creare un

circuito economico e finanziario che

permetta di rompere questo blocco, anzi…

Secondo me le condizioni, dalla pandemia

e dall’Ucraina in poi, hanno questa

direzione. Ma c’è anche l’altra possibilità:

nella “Europa dei 27” i Paesi Baltici sono già

pronti alla guerra, abbiamo la nuova

potenza polacca fondamentale, che avrà

un ruolo importantissimo nella relazione

con Trump essendo completamente

disinteressata al progetto europeo e allo

“spirito” europeo ma unicamente alla

propria ripresa storica: si sta qui già

pensando al “dopo” l’Ucraina, alla sconfitta

della Russia. L’egemonia qui dell’estrema

destra e della destra “europeista” è

assolutamente fondamentale, nella

convinzione che la partita debba giocarsi

rispetto alla Russia. Questa dimensione è

fondamentale; l’asse franco-tedesco è

invecchiato, paralizzato rispetto a questo

nuovo asse che in termini di ripresa anche

economica è molto più in salute rispetto a

quello dei “vecchi” tedeschi e francesi.



 Dunque c’è la possibilità di una effettiva

disgregazione, della costituzione di linee di

frattura effettive non soltanto rispetto ai

trattati europei ma anche rispetto al

consenso e alla dimensione collegiale della

governance europea. Quindi forme di

rottura che sono incipienti. Vediamo ad

esempio il rapporto di Meloni con Musk e

gli elementi legati ad esso,

particolarmente inquietanti dal punto di

vista della sicurezza: e qui non si tratta solo

di Musk ma della potenza americana

complessivamente, in quel rapporto

privilegiato tra la destra/estrema destra

italiana e la NATO, che sappiamo bene

essere stato sempre cruciale, ma ora

ulteriormente reinventato in questa nuova

dimensione. Anche la Scandinavia

costituisce un altro importante problema:

le evoluzioni vedono l’estrema destra con

un peso governativo in Svezia, in Finlandia

si parla, nella società, dell’imminenza della

guerra – con la gente che costruisce rifugi,

uno spirito diffuso di milizia, il servizio

militare, la frontiera con la Russia eccetera

– e l’estrema destra è al governo. In questa

condizione quindi c’è una dimensione

“fredda” di stallo e insubordinazione; ci

sono nuove avventure coloniali francesi in

Africa. E in tutto questo, non c’è nessuna

sfida al comando americano: c’è piuttosto

una totale riconsiderazione del sistema di

Stati dentro questa nuova coalizione

Occidentale, una dimensione di “guerra di

civiltà” sotto il controllo americano, sullo

sfondo di una finanziarizzazione brutale

dell’erogazione di reddito tramite un

estrattivismo generalizzato. L’Europa

appare come una riserva in declino che

cerca di evitare quella disgregazione, con

lo sfondo chiaro di autoritarismo, di

austerity, ma con una certa “unità” tra i 27…

In tutto questo quadro però, manca

qualcosa. 

 
71

Manchiamo noi, mancano le lotte, le forme

di rivolta, le forme costituenti, le forme di

contropotere, sciopero, protesta, radicali e

all’altezza di questa situazione. È questo

che cambia il quadro. Dico solamente

questo, perché mi sembra che una ipotesi

sia morta e sepolta, quella di un “Green

New Deal”; ma anche quella che segue

all’impatto della guerra in Ucraina, che la

riconosce come incubo che genera il peso

crescente dell’estrema destra in Europa e

spinge a cambiare rotta e ripartire dallo

spirito precedente – che, per dirlo con

Christian Marazzi, può essere inteso come

investimento pubblico antropogenico. Ma

questa possibilità è morta e  sepolta,  dove

c’è un rapporto di forza? La sinistra è

morta, manca il progetto. 

Dal punto di vista del sistema-mondo,

siamo tornati ad una alternativa tra guerra

e rivoluzione, che per me è molto chiara.

Non abbiamo un ceto capitalistico né un

ceto operaio in grado di costruire un “New

Deal” di un certo tipo. Quali sono queste

forze? Ci sono oggi più operai al mondo

che mai, si sono moltiplicati all’infinito,

però non c’è un movimento operaio in

grado di costruire questa moltitudine delle

forze lavoro globali. Non possiamo

ragionare in termini di costruzione solo

localizzata e in direzione di fenomeni di

apartheid, ci serve un nuovo

internazionalismo, quella è la sfida. E

quello che manca è l’organizzazione

davanti a questa nuova realtà. E per

l’organizzazione serve l’anticipazione, la

sperimentazione, l’esagerazione: perché

poi paga. La realtà lo conferma, bisogna

essere pronti.

 



Transizioni egemoniche / 
Fine dell’egemonia americana?

Egemonie ,  imperia l i smi ,  economie  e  moviment i  -  Parte  I
2o  f ebbra io  2025

Michea l  Hardt ,  Francesca  Governa

Introduzione. L’incontro di oggi [ 20/02/25

ndr] cade piuttosto puntuale rispetto

all’agenda globale. Ora faremo un focus

specifico sugli Stati Uniti, ad un mese

esatto dall’insediamento di Trump, e

sicuramente l’ultimo mese ha in qualche

modo rimescolato, anche in maniera

radicale, le carte di quella che è la

dimensione dello scenario globale. Ciò

che ci siamo proposte fin dall’inizio è di

provare ad andare in profondità di una

serie di temi e sguardi, con l’ambizione di

elaborare un punto di vista che vada oltre

la contingenza estremamente caotica,

che di giorno in giorno rende sempre più

difficile trovare dei punti fissi con cui

potersi  orientare.  Con  l’incontro  di  oggi,

cercheremo di indicare alcune traiettorie

con le quali potersi orientare. La giornata

è suddivisa in due momenti, il primo in cui

discuteremo con Francesca Governa e

Michael Hardt. Quello che vorremmo

cercare di discutere e mettere a tema

sono sostanzialmente due punti. Da un

lato, vorremmo interrogarci sulla

questione della transizione egemonica;

dall’altro interrogarci sullo scenario e

l’ipotesi della crisi dell’egemonia

statunitense. Su questo vorrei spendere

qualche parola introduttiva. Quello che

ha accompagnato la riflessione di questi

mesi è il tentativo di trovare dei quadri

attraverso i quali poter interpretare la

congiuntura  attuale,  e al momento – per

C
A

P
I

T
O

L
O

 
5C

A
P

I
T

O
L

O
 

5

72



semplif icare – a livello di dibattito politico,

si confrontano tre grandi ipotesi. La prima

è quella di una persistenza

dell’unipolarismo americano – c’è chi dice

che al di là di tutto gli USA come potenza

militare ed economica rimangono l’unico

player globale, l’unico attore che al

momento ordina il mondo e ha un

progetto di ordine del mondo. C’è un

secondo scenario, che è quello del “nuovo

bipolarismo”, secondo il quale dopo i

decenni bipolari USA-URSS, dopo il crollo

dell’Unione Sovietica siamo oggi di fronte

al ricostruirsi di un nuovo bipolarismo

Stati Uniti-Cina. C’è poi un terzo scenario,

che è quello della “multipolarizzazione del

mondo”. Forse è tuttavia interessante

provare ad andare oltre questi schemi

molto rigidi di lettura, che assumono

un’ottica geopolitica molto tradizionale,

classica, per la quale sono solo gli Stati gli

attori dello scenario globale, mentre oggi

io credo che lo scenario sia molto

differente da questo. La visione unipolare

ha il limite del fatto che alcuni elementi

che storicamente hanno definito cosa

fosse egemonia, sono oggi in crisi: non

che siano f initi, ma sono in crisi. Per

esempio nel grande campo di

competizione della nuova frontiera

dell’innovazione tecnologica, l’intelligenza

artif iciale, la Cina si pone oggi

all’avanguardia da questo punto di vista:

è dunque diff icile oggi definire in modo

rigido e stretto dove stia l’egemone e dove

il competitor. Questo potrebbe sembrare

un argomento a favore del bipolarismo,

eppure anche qui credo sia evidente

quanto oggi sia diff icile parlare di Cina e

Stati Uniti come due grandi competitor

allo stesso livello, che disegnano strategie

di ripartizione del mondo come se fossimo

in   una   “Guerra  Fredda  2.0”,   non  credo

nemmeno questo schema riesca a tenere.

Al contempo c’è indubbiamente uno

scenario che va verso tensioni multipolari,

in cui altre geografie si impongono sullo

scenario globale, ma anche qui con forme

che rimangono di subalternità piuttosto

evidente, quantomeno dal punto di vista

militare o economico, rispetto ad attori

come gli Stati Uniti. Quindi credo che ci

sia una grossa necessità di cercare altri

schemi di riflessione, considerando che il

panorama dei poteri globali oggi si è

sicuramente complessif icato, basti

pensare agli attori della Big Tech – Musk è

assurto all’evidenza delle cronache

ultimamente ma ci sono tanti elementi,

se guardiamo a come si è composta la

guerra su Gaza e in Ucraina, quanti attori

come Microsoft, ad esempio, siano stati

determinanti nel fornire all’esercito

israeliano le tecnologie per i

bombardamenti, l’intelligenza artif iciale

eccetera. Questo ci dà anche il segno di

quanto altri attori oggi popolino lo

scenario dei poteri globali. Anche i nuovi

spazi che si stanno aprendo nella

rinnovata corsa allo spazio, oggi per

quanto riguarda gli USA osserviamo un

forte traino di soggetti privati. Ci troviamo

quindi di fronte ad un panorama che si

sta ampiamente rimescolando, e questo

ci richiede nuovi approcci.

L’altro elemento, e vado verso la chiusura,

che credo sia abbastanza evidente per ciò

che sono state le ultime giornate – per

quanto fosse evidente già da prima –,

anche alle nostre latitudini, sicuramente

se c’è una crisi egemonica oggi è quella

dell’Occidente: l’Europa, che si faceva

globo, globalizzazione, progetto politico,

economico e di immaginario, oggi

sicuramente è fratturata, l’Occidente è

fratturato,  e  le   ultime   giornate   stanno
73



portando in luce l’enorme crisi della

dimensione europea. 

   Quello che è sul piatto di questo ciclo di

incontri, è anche interrogarsi su quali

possano essere delle traiettorie di fuga,

per pensare in modo diverso allo scenario

attuale e immaginare possibili dimensioni

e pratiche che rompano quello che

sembra un po’ un piano inclinato, un

automatismo verso l’arruolamento bellico

e la dimensione di guerra, diretta verso

questo precipizio. 

   Pochi mesi fa Draghi aveva fatto il

grande progetto di rilancio dell’UE, con un

focus decisivo sul riarmo e la

militarizzazione, dentro uno schema tutto

atlantista (Europa-Stati Uniti); solo l’altro

ieri Draghi ha detto che quel piano è già

da buttare via. Quello che per qualche

mese è stato il grande piano per l’Europa

oggi va già rivisto, e questo ci dà il senso

della velocità delle cose oggi,

dell’accelerazione. Una questione però,

dice Draghi, rimane in ogni caso centrale:

il riarmo, la guerra, gli eserciti, il

potenziamento di questi livelli, sono una

costante. Il futuro sembra andare in

questa direzione quasi in modo

ineludibile. Quello che ci proponiamo qui

è poter guardare a come rompere questo

automatismo verso la guerra, che sembra

l’unico scenario oggi in grado di dare

ordine ad una dimensione globale

decisamente caotica.

Abbiamo quindi chiesto a Francesca

Governa di portarci alcuni spunti su ciò

che signif ica oggi pensare lo scenario

globale in termini di egemonie, in termini

di altri modi di guardare alla dimensione

globale al di fuori delle lenti della

geopolitica. Abbiamo chiesto a Michael

Hardt invece di proporci un punto di vista

dagli  USA  su  quanto  sta succedendo là,

dentro lo scenario globale.

Francesca Governa. Di tutte le

sollecitazioni poste dall’introduzione, non

credo riuscirò a dare alcuna prospettiva

definitiva, di fuoriuscita dalla situazione

attuale. Questo perché è molto difficile

definire quello che sta avvenendo, la

situazione globale. Questa difficoltà a me

sembra connessa ai grandi cambiamenti e

alla loro velocità, una velocità accelerata e

nell’ultimo mese quasi sconcertante, in

considerazione del fatto che ogni giorno

c’è qualcosa di nuovo e diverso. Credo che

sia importante provare a fermarsi un

attimo, non per non “stare dietro” a questo

cambiamento ma per provare a capire se

ci sono delle tendenze di lungo periodo,

che ci permettano di capire un po’ di più

di questa situazione. Secondo problema di

questa difficoltà di dire il presente credo

sia collegato a qualcosa che si diceva

prima in introduzione, che provo ad

articolare così: quali sono le categorie e i

concetti che abbiamo nella testa per dire

queste cose? L’espressione “la situazione

geopolitica”, che troviamo continuamente,

è utilizzata spesso in maniera ambigua e

irriflessa, spesso trascurando l’origine del

termine: essa è strettamente occidentale e

marcata da una visione strettamente

etnocentrica. Anche la stessa categoria di

“transizione egemonica” funziona in questi

termini. Dunque, queste due difficoltà – la

difficoltà di un cambiamento così veloce e

la difficoltà di non avere pienamente

messo a fuoco le categorie di cui abbiamo

bisogno – richiedono di aggiungere a ciò

che diciamo un’azione di negoziazione

attenta per negoziare continuamente tra

le affermazioni che facciamo sul mondo,

anche radicali, e la necessità di riflettere

sul tipo di affermazioni che facciamo. Io ho

74



letto questa esortazione a “fermarsi a

riflettere”, a fermare le cose e allo stesso

tempo a riflettere sulle cose che

affermiamo, in un articolo che

recentemente ha pubblicato Gediminas

Lesutis, un geografo: in questo articolo

Lesutis raccontava la sua attività di ricerca

sulle mega infrastrutture in Kenya. Si tratta

di un tema apparentemente lontano, ma

non così tanto nella realtà. Le grandi

infrastrutture globali, che derivano da

grandi iniziative globali, in Kenya come

altrove, e nello specifico ma non soltanto

nel “Sud del mondo”, vedono l’attivo

coinvolgimento della Cina attraverso la

Belt and Road Initiative (la nuova via della

seta). La Belt and Road è proprio l’iniziativa

centrale di quella corsa globale

all’infrastrutturazione del mondo attorno

alla quale si sono attivati anche gli Stati

Uniti e l’Europa, con iniziative

esplicitamente concorrenti rispetto alla

nuova via della seta. Quando parliamo di

infrastrutture infatti parliamo di catene

globali del valore, parliamo di minerali rari

e di risorse (nello specifico l’energia),

parliamo del potere militare (lo sviluppo

infrastrutturale nel Medio Oriente secondo

alcune ricerche è strettamente connesso

alla presenza militare strategica degli USA

in quella regione); ma parliamo anche di

finanza, parliamo di una coalizione globale

in cui si intrecciano azioni e interessi di

banche, di imprese multi- e transnazionali,

di fondi finanziari, di istituzioni governative

multilaterali, di società di consulenza, e

alcuni dei più importanti e potenti governi

del mondo, come appunto gli Stati Uniti e

la Cina. Queste sono tutte cose che hanno

molto a che fare con la transizione

egemonica, o comunque con la situazione

globale attuale, ad iniziare dai protagonisti

di questa vicenda, USA e Cina in primis ma

in realtà anche tutti gli attori di cui parlavo

ora e che fanno parte di questa coalizione

globale. 

   Per quanto riguarda la transizione

egemonica, probabilmente conoscete il

libro di Arrighi che esce nel 2007, Adam

Smith a Pechino. In questo libro,

ripubblicato in Italia nel 2021, Giovanni

Arrighi scrive e argomenta una tesi forte,

che parla molto al presente. La sua tesi è

quella secondo cui siamo di fronte alla

crisi dell’egemonia americana e all’avvento

della Cina come nuovo attore egemone

alla guida di un nuovo ciclo di

accumulazione. Questo ruolo della Cina

sarebbe fondamentalmente collegato

all’intenso sviluppo economico cinese, uno

sviluppo economico che  inizia alla fine

degli anni ’70 con le riforme e l’apertura al

mercato dell’economia cinese e viene

sancito nel 2001 con l’ingresso della Cina

nell’Organizzazione mondiale del

commercio. Questo è secondo Arrighi

l’avvio di un processo di transizione

egemonica che si sposta dall’Occidente

all’Oriente, è lo spostamento dell’asse del

mondo da ovest verso est, con il

cambiamento dei luoghi, degli attori e

degli stessi valori che guidano il mondo. La

tesi di fondo di questo libro è che la

sinergia tra il fallimento del progetto per

un nuovo secolo americano e il successo

cinese nel campo dello sviluppo

economico sta rendendo l’intuizione di

Smith, di una società di mercato globale

basato su una maggiore equità tra le

diverse aree mondiali di civiltà, più vicina

alla realtà di quanto non lo sia mai stata

nei due secoli e mezzo trascorsi dalla

pubblicazione della Ricchezza delle

nazioni. Non solo quindi una transizione

egemonica, ma anche l’auspicio che

questo  spostamento  dell’asse  del  potere

75



globale da ovest verso est conduca a una

società più equa. Ovviamente il punto non

è determinare se ha torto o ha ragione,

credo piuttosto che il punto sia capire che

cosa sia successo dal 2007 al 2025, che nei

periodi storici è un periodo brevissimo ma

che in questo periodo di tempo ha invece

visto succedere moltissimo. Giusto per

elencare le cose principali, di cui l’Adam

Smith a Pechino non poteva rendere

conto: la crisi finanziaria del 2007-8, che è

una crisi che parte dagli Stati Uniti e

dunque potrebbe essere letta anche come

l’atto finale dell’egemonia nordamericana.

Il 2013 è l’altra data importante, in cui Xi

Jinping presenta la Belt and Road

Initiative, la nuova via della seta, con il

ruolo che questo ha nelle dinamiche di

riorganizzazione delle geografie dei poteri.

La Belt and Road, dal punto di vista

politico, è l’iniziativa attraverso la quale la

Cina si presenta come attore globale; in un

libro del 2017, Ching Lee parla dello

spettro della Global China, di questo

nuovo soggetto che emerge nella

economia globale. Ma come emerge

questo ruolo della Cina come attore

globale? In una modalità molto diversa

rispetto all’esercizio dell’egemonia nord

americana. Se si va a vedere quali

interventi sono collegati alla nuova via

della seta, si possono trovarne moltissimi

in America Latina, moltissimi in Africa,

moltissimi nel Sud-est asiatico, ma anche

in Europa; fortissima è ad esempio la

presenza del capitale cinese nel porto del

Pireo in Grecia, collegato anche al periodo

della grande crisi greca che porta lo Stato

greco a vendere una serie di beni pubblici,

tra cui il porto. Succede poi la pandemia

da Covid19, che è un altro elemento non

irrilevante nella ridefinizione delle relazioni

e  degli  scambi  economico-commerciali a

scala internazionale. Succede poi un

evento in qualche modo a lungo atteso, in

particolare da parte degli osservatori

occidentali, e cioè la crisi del mercato

immobiliare cinese: nel 2020, dunque

appena prima della pandemia, il mercato

immobiliare e il settore delle costruzioni in

Cina contavano circa il 29% del PIL cinese.

A partire dal 2021 ci sono stati una serie di

fallimenti di grandi gruppi industriali del

settore delle costruzioni e del settore

immobiliare in Cina, ad iniziare da

Evergrande, Country Garden... Nel periodo

precedente, lo sviluppo immobiliare – oltre

a produrre un enorme ammonto di PIL – è

stato uno degli strumenti, in Cina, per

promuovere lo sviluppo economico. Non è

sganciato dallo sviluppo economico cinese

che procede rapidamente, in particolare

tra la metà degli anni ’90 e il 2020. Ciò che

succede dopo è anche quello che viene

chiamato “il ritorno della guerra in Europa”

– sappiamo non essere proprio il ritorno,

visto che la guerra in Europa c’era anche

prima – con l’invasione dell’Ucraina da

parte della Russia, e questo segna un

cambiamento di passo. Una ipotesi su cui

stiamo riflettendo – con un gruppetto a

geometria variabile di cui fanno parte

Niccolò Cuppini, Sandro Mezzadra, Matteo

Bolocan, Salvo Torre e un altro insieme di

persone – è che provare a leggere l'azione

del presente usando il regime di guerra e

la congiuntura di guerra come punto di

ingresso ci permetta di avere delle chiavi

di lettura che ci consentono di cominciare

a collegare qualche aspetto. Questo

proprio perché è in parte legato allo

sviluppo infrastrutturale, in parte alle

dinamiche della ridefinizione del

capitalismo, ci sono insomma una serie di

elementi che si collegano tra di loro. 

   Andando verso la conclusione, il  tema  è

76



interrogarsi su questa congiuntura di

guerra in cui stiamo vivendo. A me sembra

importante segnalare alcune cose. La

prima è che la guerra e la congiuntura di

guerra non sono più una eccezione: in

qualche modo sono il riflesso e lo specchio

della situazione internazionale. Non si

tratta di un evento eccezionale di per sé.

Questo per varie ragioni che provo a

mettere in ordine, sia pur in un ordine

precario. Sia l’aggressione russa all’Ucraina,

sia l’esplosione del conflitto in Medio

Oriente – che sono i due episodi di guerra

attraverso i quali la guerra stessa è entrata

con forza nell’immaginario quantomeno

europeo, ma anche nelle nostre vite – non

sono guerre regionali, gli attori implicati le

rendono non confinabili in precisi luoghi, e

sono guerre in cui si torna a parlare

nuovamente, dopo decenni, della minaccia

atomica. La guerra diventa in questo modo

un processo ineluttabile, un destino cui

bisogna prepararsi. Questo in qualche

modo porta ad una normalizzazione della

guerra come parte delle nostre

quotidianità. Racconto un aneddoto, per

me terrificante, su questo: io insegno al

Politecnico di Torino (dove è molto attiva la

presenza di settori di docenti e ricercatori,

ma anche corsi di laurea, chiaramente

implicati in attività didattiche e di ricerca

legati al campo tecnologico): abbiamo un

corso di laurea in aeronautica, e in un

esame di quel corso la scorsa settimana il

testo d’esame recitava “c’è da bombardare

l’Iraq, lo studente valuti che cosa questo

comporta per aerei, missili etc”. Che si

normalizzi in una università pubblica

italiana la possibilità che un testo di esame

dia per scontato il “c’è da bombardare” è a

mio parere segnale di questo strabordare

della guerra, il suo essere diventata

qualcosa che si può dare per scontato.

Rispetto a questo episodio c’è stato anche

un minimo di protesta, ma l’istituzione

produce questo genere di cose. 

In realtà, c’è un secondo aspetto

importante. La guerra non è più solo

guerra militare, non si fa più soltanto con

le bombe. La guerra sul campo non è più

l’unico modo di fare la guerra: diversi

studiosi parlano della “età della non-pace”.

C’è chi parla di weaponization of

everything, dunque della diffusione della

militarizzazione e delle armi in tutti i

campi; altri autori ancora parlano di guerra

liminale, cioè della difficoltà di una netta

distinzione tra ciò che è pace e ciò che è

guerra, del fatto che siamo in uno spazio-

tempo sospeso, che non è proprio guerra,

non è proprio pace, ci colloca nel mezzo.

Questo ha a che vedere con una

trasformazione della guerra in sé. La rivista

Meridiana ha dedicato un numero

monografico nell’edizione 2024 alla guerra,

e si trova lì un articolo di Alessandro

Colombo che ricostruisce le forme di

legittimazione della guerra. In questa

ricostruzione una cosa che emerge molto

bene è il progressivo appannamento della

distinzione tra guerra difensiva – legittima

per la carta delle Nazioni Unite e diverse

costituzioni tra cui quella italiana – e

guerra offensiva. L’elemento e la forma di

guerra che rendono progressivamente più

appannata e ambigua questa distinzione,

è il richiamo alla guerra come difesa

preventiva. Se io mi devo difendere

preventivamente, io devo offendere prima

che l’attacco sia in essere realmente. Due

colonnelli cinesi nel 1999 – Qiao Liang e

Wang Xiangsui – pubblicano in Cina un

libro che si intitola La guerra senza limiti,

che viene poi tradotto in italiano nel 2001:

non si tratta di due guerrafondai ma di

due intellettuali che riflettono sulla guerra,

77



e in questo libro si leggono alcune frasi

secondo me straordinarie: “tutti i mezzi,

nella nuova guerra, saranno a disposizione,

le informazioni saranno onnipresenti, e il

campo di battaglia sarà ovunque”, dunque

una guerra senza limiti non soltanto

perché non finisce, ma perché può essere

ovunque, il campo di battaglia è ovunque;

“noi crediamo che un bel mattino la gente

si sveglierà, per scoprire con sorpresa che

alcune cose gentili e carine hanno

cominciato ad assumere caratteristiche

offensive e letali”. Qual è il tema qui? La

tecnologia. Non si tratta soltanto

dell’applicazione dell’innovazione

tecnologica alla guerra, ma una tecnologia

militare senza limiti, per cui qualsiasi

tecnologia diventa al servizio delle attività

militari. Questo quando capita in

particolare? Parlando di intelligenza

artificiale, parliamo di una tecnologia che

contribuisce alla guerra senza limiti, alla

trasformazione delle cose “gentili e carine”

in cose pericolose e letali. Questo ha delle

conseguenze sia nel nostro pensare la

guerra, sia nel pensare quanto tutte noi in

fondo siamo immerse e facciamo parte di

questo regime di guerra – perché l’AI si

nutre delle nostre pratiche quotidiane. Le

nostre azioni, i nostri dati sono poi le azioni

e i dati che permettono alle piattaforme di

AI di programmare il bombardamento su

Gaza attraverso la previsione di

comportamenti umani, la previsione di

quali possono essere gli effetti di un certo

bombardamento sulle pratiche

quotidiane. Questa trasformazione delle

cose “gentili e carine” in cose letali e

pericolose, ridefinisce in maniera ancora

più netta la questione del dual use: le

tecnologie che possono essere civili e poi

applicate in campo militare. A questo

punto  la  distinzione  tra  civile  e  militare

rende complicato capire dove passi il

discrimine. 

   Credo in definitiva la cosa più

importante sia mettere insieme pezzi che

arrivano da parti diverse: mettendo

insieme la storia delle infrastrutture, le

riflessioni sull’AI e la trasformazione della

guerra, forse aumenta la capacità di

comprensione delle cose andando anche

al di là della riflessione “per blocchi”,

articolata su concetti come “geopolitica”,

“seconda Guerra Fredda” e così via…

Michael Hardt. Senz’altro andrò a ripetere

alcune cose già dette da Francesca, su

guerra, regimi di guerra, non-guerra, pace.

Vedo un po’ come mio compito quello di

parlare di Trump e guerra. Trump sembra

essere colui che “vuole mettere fine alla

guerra”, ed in realtà è quello che

effettivamente mette fine alla guerra per

come era immaginata dai presidenti

precedenti: la guerra di Clinton in

Jugoslavia, la guerra di Bush in

Afghanistan e Iraq, la guerra di Biden in

Ucraina. Questo è, almeno in parte, vero:

lui non fa queste guerre “per la

democrazia”, “per i diritti umani”, per la

costruzione delle nazioni (come in Iraq e

Afghanistan), queste guerre non gli

interessano; d’altra parte sono tutti

progetti falliti, e che facevano parte di un

altro modello di guerra per gli Stati Uniti.

Forse Trump interpreta (oppure

corrisponde a) la fine dell’egemonia

globale americana, che lui sta

interpretando nei termini della reazione al

fenomeno. Forse, fino a Biden, gli altri

stavano invece cercando di salvarla questa

egemonia globale americana. Lui invece

ne dà per scontata la fine.

Su questo tema vorrei presentare tre punti:

uno sui regimi di guerra, che si sovrappone

78



in parte con l’intervento di Francesca; un

secondo, più che in forma di ipotesi in

forma di domanda, riguarda la tattica

attuale dell’espansione territoriale di poteri

grandi e piccoli; un terzo invece riguarda la

controrivoluzione. Tutti e tre questi temi,

costituiscono diversi approcci, diversi

tentativi di capire il rapporto degli Stati

Uniti con la guerra in questo momento. 

Per il primo, comincio con la frase di

Maurizio Lazzarato, che credo funzioni per

iniziare questo primo punto. Lui scrive, in

Guerra e moneta del 2023, che “la guerra

in Ucraina è il sintomo che l’egemonia

dell’imperialismo americano sta finendo, e

il suo lento declinare scatena non solo

guerre tra Stati ma anche guerre civili”.

Questa credo sia una perfetta introduzione

al regime di guerra come stato di cose

attuali. Io e Sandro Mezzadra, per parlare

di regime di guerra, abbiamo provato a

utilizzare diversi campi: il primo è quello

della militarizzazione del campo

economico, che non riguarda solamente il

riarmo per quanto importante esso sia,

non solo in Europa ma anche negli Stati

Uniti – quando Trump dice che si andrà a

ridurre il budget delle spese militari in

realtà questo corrisponde ad un

innalzamento del budget legato alle armi

nucleari. In Europa però è forse più

importante dal punto di vista sociale e

politico. Come diceva bene Francesca, la

militarizzazione del campo economico

riguarda anche la militarizzazione della

logistica e dell’infrastruttura. Anche in

questo caso c’è una logica non solo

militare, le guerre si sviluppano intorno alle

infrastrutture e alla logistica. Pensiamo,

come simbolo, al sabotaggio di

NordStream durante la guerra in Ucraina.

Quindi il primo campo è quello

economico,  ma  c’è  anche  una  militariz-

zazione della logistica e dell’infrastruttura.

Anche in questo caso c’è una logica non

solo militare, le guerre si sviluppano

intorno alle infrastrutture e alla logistica.

Pensiamo, come simbolo, al sabotaggio di

NordStream durante la guerra in Ucraina.

Quindi il primo campo è quello

economico, ma c’è anche una

militarizzazione del campo sociale: un’alta

disciplina, un rafforzamento delle

gerarchie sociali che tendono ad usare una

logica militare. La soppressione del

dissenso sociale funziona come se fossimo

in uno stato di guerra. In terzo luogo, c’è

una militarizzazione del campo politico, e

questo lo vedo chiaramente in queste

settimane negli Stati Uniti. Ogni giorno

con questa amministrazione succede una

cosa diversa, e questa velocità delle

proposte politiche e degli ordini

dell’esecutivo rende quasi impossibile una

risposta democratica. Anche dal punto di

vista dei movimenti è così. Tanti mi

chiedono perché i movimenti non stiano

ogni giorno in strada: non che ci sia una

risposta semplice, ma in parte è per

questo, per la rapidità: per fare un

esempio, un paio di settimane fa è stata

de-finanziata la ricerca nell’università, e poi

immediatamente dopo rifinanziata. È

difficile riuscire a stare dietro a questa

velocità. Questa rapidità è una

militarizzazione del campo politico,

perché rende difficile una risposta

democratica. Questo produce anche un

disorientamento, bisogna dire che

certamente è “colpa” nostra, ma in questo

periodo la risposta a Trump è complessa,

non abbiamo i mezzi adeguati per

rispondere. 

Questo solo per dare qualche stimolo sul

tema del regime di guerra in cui entra

veramente Trump. Se anche il suo governo

79



non fa le guerre del passato, degli altri

presidenti americani, comunque fa un

altro tipo di guerra, che come diceva

Francesca se non è guerra è in ogni caso

una non-pace, utilizza la logica militare in

diversi campi.  

    Arrivo al secondo nodo, che più che un

argomento è una domanda. Dentro questa

logica di guerra, questo regime globale di

guerra, è notevole un ritorno all’espansione

territoriale come modello di conquista del

potere. Provo a dare qualche esempio. Si

vede chiaramente in Crimea e Donbas (e

quindi nell’espansione russa), in Israele

(non solamente in Palestina ma anche in

Libano, in Siria): queste non sembrano

occupazioni ma espansione territoriale. In

modo drammatico ma a volte quasi

ridicolo con Trump emerge questo tema

della minaccia dell’espansione americana

su Canada, Panama, Groenlandia etc:

anche se non lo fa, anche se si tratta solo

di minacce, sono questi anche sintomi di

una nuova immaginazione. C’è un nuovo

immaginario dell’espansione territoriale

come forma adeguata del potere e del

dominio. Questo può sembrare un “ritorno”

alla logica coloniale del ‘600-inizio ‘900;

può sembrare un ritorno alla Prima Guerra

Mondiale che con la distruzione

dell’impero ottomano e austro-ungarico ha

visto una riscrittura delle mappe mondiali,

delle frontiere. E può sembrare questo

anche a livello delle immagini, la guerra in

Ucraina ad esempio rimanda direttamente

alla Prima Guerra Mondiale, con immagini

di trincee e fango. E può sembrare che

anche il tema dell’espansione territoriale

sia un ritorno all’inizio del Novecento. Io

però non la vedo in questi termini. È

interessante e utile vedere il contrasto con

la seconda metà del Novecento, l’epoca

dell’egemonia dell’imperialismo degli USA:

lì non c’era la necessità di espansione

territoriale, il funzionamento dell’ordine

globale dopo la Seconda Guerra Mondiale

poneva le frontiere come qualcosa di fisso

e immutabile. Certamente l’ONU, la

costituzione di una forma di legge

internazionale, era basato sulla “integralità”

territoriale, legata al non cambiare le

frontiere; e neanche l’imperialismo

americano aveva bisogno di questo, in

Guatemala, in Vietnam, in Iran e in tanti

altri Paesi. Gli americani non avevano

paura di un controllo dell’economia e della

politica senza l’annessione territoriale,

senza espansione. Si trattava di controllo

delle risorse, di estrattivismo. Questo

rapporto egemonico, che caratterizzava

l’imperialismo americano, in questa epoca

viene meno: ciò che vediamo almeno in

parte è il passaggio dall’egemonia al

dominio, alla forza e alla paura come base

del suo potere. Questo forse corrisponde

alla differenza e alla transizione da una

egemonia stabile degli USA a questo

immaginario e anche pratica e tattica

della espansione territoriale come modo di

controllare. Questo non è sufficiente, ma

per questo lo pongo in termini di

domanda: c’è un passaggio dall’egemonia

al dominio? È possibile che questa

espansione territoriale sia un segno di

debolezza? L’egemonia è un’arma forte e

stabile, ma questo dominio che implica la

questione territoriale è un sintomo di

debolezza.

    Terzo punto, prima di fermarmi, riguarda

la controrivoluzione. Qui parto da un

saggio di Paolo Virno pubblicato nel ‘94, in

un contesto diverso: lui stava riflettendo

sulla “rivoluzione” degli anni ’70 in Italia e

poi sugli anni ’80. “Contro-rivoluzione” non

è solamente repressione violenta  –  e lo è

certamente  – ma è anche

80



“rivoluzione al contrario”. Lui dice che “la

controrivoluzione si giova dei medesimi

presupposti e delle medesime tendenze –

economiche, sociali, culturali – su cui

potrebbe innestarsi la rivoluzione”: dunque

la controrivoluzione si giova dei medesimi

presupposti della rivoluzione, e la

controrivoluzione occupa e colonizza il

territorio dell’avversario, dà risposte alle

stesse domande. Questa è l’idea della

“rivoluzione al contrario”: la contro-

rivoluzione non è originale, ciò che fa è

prendere ciò che la rivoluzione ha

inventato e produrre una torsione nell’altro

senso. Qui si può riconoscere un vecchio

principio operaista, quando Tronti dice che

le lotte operaie precedono e prefigurano lo

sviluppo del capitale; o si può dire – ricordo

che con Toni Negri ne abbiamo parlato

molte volte – che la resistenza è prima del

potere. Penso sia la stessa cosa che Paolo

Virno mette in forma nella frase che dicevo

prima. La rivoluzione è ciò che viene prima,

e la controrivoluzione è una sorta di

risposta sullo stesso campo, dà risposte

alle stesse domande. E così sto provando a

leggere il primo mese di Trump a livello

interno: forse, anche come diceva

Francesca prima, si può leggerlo nei

termini di una guerra interna, una guerra

senza le armi militari. Questo avviene, e lo

sto osservando, in tre campi. Il primo è la

cosiddetta “ideologia di genere”: le lotte

femministe e queer di questi anni sono

lotte che hanno avuto un certo effetto

(forse non rivoluzionario), e in questo

primo mese su questo campo si è giocata

l’amministrazione americana. Quando

Veronica Gago legge il primo periodo di

Milei in Argentina pone lo stesso

argomento, in particolare sulla questione

di genere: legge un atto

controrivoluzionario    per     prendere     le 

conquiste di queste lotte e invertirle.

Secondo nodo riguarda le lotte razziali, in

cui si vede questo stesso meccanismo:

negli USA si tratta di attacco alle

conquiste, non si tratta solamente di

attacchi ai movimenti stessi (non è che

hanno arrestato gli organizzatori delle

manifestazioni), ciò che stanno attaccando

sono le conquiste istituzionali di queste

lotte. È questo ciò che stanno cercando di

fare. Terzo nodo, che sto riflettendo

adesso, riguarda le università. Il

vicepresidente Vance, qualche tempo fa,

ha detto che le università sono il nemico:

io devo ammettere – e questa è

responsabilità mia, perché non ho mai

pensato che il campo universitario potesse

essere rivoluzionario, nel senso che noi

facciamo il nostro lavoro – da dentro a me

capita di sottovalutare molto questo

campo, anche se forse mi sta venendo

insegnato che invece è una forza

importante di questi anni. Sto pensando

per esempio come negli USA le lotte degli

ultimi 20 anni siano state preparate nelle

scuole e nelle università. Un esempio

molto concreto (che forse quindi non ha

un valore generale): nel ’99 a Seattle,

quando è stato annunciata la grande

riunione del WTO, dell’Organizzazione

mondiale del commercio, a novembre,

tutti i licei hanno organizzato lezioni per

gli studenti sul commercio mondiale e le

diseguaglianze. Così, quando ci sono state

le manifestazioni a novembre i liceali

avevano già degli strumenti, sapevano di

cosa si stava parlando. A me sembra che

per Black Lives Matter, e in particolare per

le lotte per la Palestina dell’anno scorso,

tutti i discorsi dei movimenti siano stati

preparati nelle università, che siano gli

studenti ad aver generalizzato – per

esempio    nel    caso    delle   lotte   per   la

81



Palestina – un discorso sulla colonialità in

termini complessivi. È dunque vero che le

lotte sono state preparate

ideologicamente nelle università. Quindi

forse questo attacco alle scuole e alla

ricerca che abbiamo visto nell’ultimo mese

e che sembra stia continuando, si può

leggere anch’esso in chiave di

controrivoluzione. Su questo ho delle

esitazioni: diversamente dagli anni ’70 in

Italia di cui parlava Paolo Virno, questi

vent’anni non sono stati negli Stati Uniti un

periodo rivoluzionario; è vero però che c’è

stato qualche passo in avanti, in particolare

su questi temi che sono il focus della

destra americana in questo momento. 

    In generale quindi, per concludere

nonostante per me non sia una

conclusione soddisfacente, vedo questo

passaggio dall’egemonia al dominio. Si sta

procedendo senza il consenso dei

subordinati – sia a livello internazionale

che a livello interno – e in qualche maniera

ciò implica, almeno per me, una fragilità

delle diverse tattiche attuali del governo

Trump, anche dentro un quadro

internazionale. Si può forse prevedere un

fallimento del progetto-Trump, della logica

delle espansioni territoriali, della sua

strategia di guerra commerciale, della sua

maniera di portare avanti minaccia, di

reggere con la paura sia all’interno che

all’esterno. Anche se questo è vero, e io

credo che lo sia, dà poco conforto: una

belva ferita è più pericolosa. Oppure più

specificamente, come abbiamo detto nel

2003 e in tutto il movimento contro le

guerre in Afghanistan e Iraq, quelle guerre

vedevamo che sarebbero fallite… avevamo

previsto il fallimento, lo sapevamo già

dall’inizio: ma hanno fallito con tanto

danno, con tanta violenza. E forse è sciocco

fare  adesso   previsioni,   in   un   momento

come questo, ma io prevedo dei fallimenti,

fallimenti che però non ci danno un chiaro

vantaggio o una via d’uscita, ma piuttosto

sono fallimenti fatti di violenza e

sofferenza. 

Questo è ciò che vedo, quantomeno su un

piano interno, mentre il piano esterno e

internazionale mi è meno chiaro.

Niccolò Cuppini. Nell’attesa di altre

domande e commenti aggiungo una

breve considerazione. A me sembra che

quello che Trump sta esprimendo sia

anche una capacità politica – e nella

sinergia con Musk questo è evidente – di

essere il migliore interprete della nuova

frontiera di ciò che è lo sviluppo

tecnologico. La sua politica è una politica

del social media, non solo perché – e non

è poco, porto l’esempio di ieri, su Truth, il

suo social media, lui ha twittato una cosa

su “Zelensky il comico fallito” e tutto il

pianeta ne ha parlato – ma è anche la

tempistica, che Michael richiamava: mi

dà l’impressione di essere un clickbait

politico continuo, una ricerca continua di

hype, e questa è molto una logica da

social media. Lo dico anche per un altro

motivo, e cioè che probabilmente anche

l’espansione prevista delle intelligenze

artificiali e delle economie digitali, in

questi anni necessita di reperire una tale

quantità di materie prime (di cosiddette

terre rare), che quando Trump parla di

Ucraina è per le terre rare, quando parla

di Groenlandia, è per le terre rare. Mi

sembra che Trump interpreti bene questa

dimensione statunitense di oggi, che,

condivido, quando parliamo di egemonia

ha a che fare con una capacità

gramscianamente culturale di dare una

visione: oggi sicuramente gli USA non

stanno    dando    una   visione   globale  a

82



guida statunitense ma stanno tracciando

un altro tipo di scenario. 

Intervento 1. Domanda molto secca a

proposito di guerra non guerreggiata,

infrastrutture e mega infrastrutture.

Vorrei chiedere a partire dal progetto

della Belt and Road – che è a tutti gli

effetti un progetto politico cinese e che è

in continua evoluzione – se in questa

continua evoluzione, questo progetto

infrastrutturale, mega infrastrutturale e

politico sia stato aggiornato anche in

termini di infrastrutture digitali. Perché a

proposito di egemonia e di ciò che

concorre al tentativo di mantenimento

dell’egemonia statunitense, le Big tech

agiscono proprio in termini di costruzione

delle infrastrutture digitali al di fuori degli

USA. Come Into the Black Box abbiamo

organizzato un evento un paio di mesi fa

in cui con una ricercatrice di Oxford che

aveva lavorato in Messico, si parlava di un

luogo a un paio di ore da Città del

Messico dove stavano costruendo 18 data

center, di cui 9 di Amazon e Microsoft, e gli

altri di aziende satellite. Mi chiedevo,

anche per farla breve, se anche la Cina si

sta ponendo, in questi tentativi di

egemonia alternativa, dei progetti di

questo tipo?

Francesca Governa. La BRI è un’iniziativa

in continua evoluzione: cambia a seconda

delle contingenze, continuamente. Nel

periodo Covid erano stati aperti dei

progetti relativi alla cooperazione in

termini di salute, ad esempio. La

dimensione digitale è parte fondante della

Belt and Road Initiative. Due cose: la

prima, per parlare di continua evoluzione e

cambiamento, è che non esiste una

cartografia  ufficiale  della  Belt  and  Road,

ma essa piuttosto si adatta alle condizioni.

Questo è anche un modo attraverso il

quale la Cina afferma il proprio potere e la

propria presenza nel mondo, a seconda

delle occasioni compare e scompare; è

successo anche in Italia nel porto di Trieste

– quando era stato firmato il

memorandum dal governo Conte, dopo è

stato interrotto e alla fine rescisso di

recente. Tuttavia, i capitali cinesi

continuano a essere presenti: dunque,

parliamo di Belt and Road come etichetta

oppure parliamo di capitali cinesi? Sono

due momenti diversi…

Per quanto riguarda la questione delle

infrastrutture digitali, esse sono parte

integrante fin dall’inizio. Sul capitale

tecnologico la Cina ha investito moltissimo

e da tempo. Per esempio attraverso

strategie politiche in campo universitario,

mandando i migliori studenti a studiare in

USA o Inghilterra per studiare discipline

tecniche e tecnologiche, per poi tornare in

Cina. Una recente ricerca di un istituto

australiano di scienze politiche, ha

monitorato le ricerche sulle tecnologie

critiche (tra cui tecnologie digitali e per

l’intelligenza artificiale), guardando gli

articoli più importanti usciti in termini di

quantità e sede. La Cina è prima in tutte le

tecnologie critiche analizzate. Dunque, c’è

un investimento attraverso l’iniziativa della

Belt and Road in sé, ma c’è anche un

investimento che ricopre e riguarda altri

settori: il settore della formazione, della

ricerca, dell’università, sono tutti

importanti. Probabilmente è vero, come si

diceva prima, che non abbiamo la

percezione dell’importanza dell’università

ma spesso le cose capitano anche a partire

da lì.

Intervento 2. Ho due domande. La prima

83



è un po' provocatoria. Siamo sicuri che per

analizzare la congiuntura di guerra basti

inquadrarla all’interno della crisi

dell’egemonia statunitense? Il rischio non

è quello di avere una prospettiva

eccessivamente occidentalocentrica? Ora

tu, Francesca, nominavi i grandi

investimenti della Cina in termini di

infrastrutture ma anche di formazione, su

quelle che poi sono alcune delle

tecnologie determinanti nelle catene

globali del valore. Quindi forse è il ruolo di

altri attori che è cresciuto e cerca di

sf idare posizioni già in essere? Questo

anche nei termini della guerra: ad

esempio l’invasione dell’Ucraina, senza

entrare in motivazioni e contesto, ha visto

la Russia effettuare un salto di scala in

quel contesto, quando ha deciso di

portarla sul piano militare diretto,

esplicito, dell’invasione. Il 7 ottobre, è stata

una scelta quella di tirare giù quelle reti e

attaccare il paradigma di sicurezza su cui

Israele si è costruito. Questo per dire come

il ruolo della guerra – ove ci siano rapporti

in discussione – guadagna forza perché

quei rapporti non sono più solamente

rapporti di subalternità.

    La seconda questione riguarda il

rapporto tra Stati Uniti ed Europa.

Michael diceva all’inizio una cosa

interessante: rispetto al modo in cui Biden

e le istituzioni democratiche hanno

portato avanti quel ruolo di egemone (le

guerre umanitarie, la guerra come

strumento di civilizzazione, questo al di là

di ciò che sono state), avevano un

elemento di narrazione, retorica,

giustif icazione. Con Trump quella

narrazione scompare, diventa una

narrazione sostanzialmente commerciale

(“ti do questo, tu mi dai quest’altro in

cambio”).   Mi   sembra   che  il  termine  di

scarto sia proprio nel rapporto tra Stati

Uniti ed Europa, dunque all’interno del

campo occidentale – sempre che un

campo occidentale esista, cosa da non

dare per scontato. Niccolò lo diceva

all’inizio, assistiamo ad un cambio di

percezione dell’Occidente: si perde la

visione di evangelizzazione, di

esportazione della civiltà, l’Occidente

negli ultimi anni si è piuttosto percepito

come spazio da difendersi dalle minacce.

Uno degli elementi di scarto, mi sembra

sia – ovviamente da mettere a verifica

dato che si sta parlando di temporalità

brevissime – la  rottura di quella alleanza

storica, politica, culturale, che invece c’era

stata negli anni. Si potrebbe discutere di

molte cose, di come alcuni sintomi ci

fossero già con la passata

amministrazione americana. Forse uno

degli elementi però di scarto sta in questo

rapporto tra le due sponde dell’Atlantico,

con l’Europa come spazio maggiormente

in crisi rispetto agli Stati Uniti nello

scenario globale. 

Michael Hardt. Mi interessa molto la

questione della rottura tra Stati Uniti ed

Europa. In parte mi viene in mente che ciò

che vediamo adesso è una

demistificazione di qualcosa che era già

presente: c’era già una divisione radicale e

importante, e ciò che vediamo in questo

momento è solo il suo rendersi visibile. Mi

hanno molto colpito le reazioni dei politici

centristi europei dopo il discorso di Vance

l’altro giorno: mi sembrava che in generale

pensassero che c’erano dei nostri valori

“comuni”, che fossero gli stessi, mentre

oggi non ci sono più valori comuni. Questa

questione dei valori era già una

mistificazione. L’esempio contrario

sarebbe Obama a Berlino, quando ha fatto

84



un discorso pienamente sulla linea di

corrispondenza dei valori storici

tradizionali: la questione di questi valori ci

porta a farci questa domanda, è necessario

chiedersi in che maniera i cosiddetti valori

che erano “comuni” all’Europa e agli USA

prima non fossero già mistificati. Qui non

sto dando una risposta, solo proponendo

uno spunto.

In secondo luogo, per quanto riguarda la

domanda sul fatto che esista o meno una

crisi dell’egemonia americana, io la vedo

così: c’è una crisi dell’egemonia americana

ma ciò non significa che ci sia un declino

della forza, del potere, del dominio degli

Stati Uniti. Io le vedo come due cose

diverse. Ciò che cambia è la maniera di

gestire questa forza. Per alcuni decenni gli

Stati Uniti cercavano in gran parte, e con

grande violenza senz’altro, di estrarre

risorse e di avere un consenso politico

attraverso una forma di egemonia. Non si

trattava della violenza come “elemento

primario”, nei termini proprio di “reggere”

attraverso la paura: questa mi sembra una

cosa interessante, un passaggio osservabile

in questo periodo..

Francesca Governa. Si partiva da qui,

pensare congiuntura di guerra non solo in

termini dell’egemonia americana: sono

d’accordo con quanto diceva ora Michael,

l’egemonia americana forse va un po’

ripensata, rimessa in discussione –

egemonia americana, violenza, dominio…

Allo stesso tempo, però, io credo che il

“regime di guerra”, la “congiuntura di

guerra”, forse appare con particolare forza

laddove c’è un sistema in crisi: in questo

caso, l’Europa, che è in crisi perché non sa

più da che parte guardare, perché non

capisce più quale sia il suo ruolo. Nel

momento  in  cui la Russia invade l’Ucraina

si dice “c’è la guerra in Europa per la prima

volta dopo la Seconda Guerra Mondiale”:

questo non è vero, ma il punto è il modo in

cui questa affermazione entra e pervade

tutti i diversi campi, economico, sociale,

politico, eccetera. Questo definisce la crisi

di questo pezzo di mondo, ma allo stesso

tempo anche la ridefinizione drastica delle

relazioni tra Stati Uniti ed Europa ci porta a

ripensare l’Occidente e cosa esso sia. Che

cos’è ora? Io non lo so più. Abbiamo

incominciato a regionalizzare: il Nord, il

Sud, l’Est, l’Ovest, il Global North, il Global

South eccetera… e ora questo ci è esploso

tra le mani in Occidente. Perché queste

forme di regionalizzazione sono sempre

state un modo di organizzare il mondo a

partire dall’Occidente, ma adesso è

l’Occidente stesso che non si sa più che

cosa sia.

Intervento 3. Mi ha colpita molto una

questione specifica, legata al ritorno della

centralità delle armi e degli arsenali

nucleari, al punto che il bollettino di

Atomic Scientist che ogni anno pubblica il

suo “Doomsday Clock” ha spostato le

lancette a “89 secondi a mezzanotte”,

indicando in questo modo come siamo al

limite più vicino dal ’47 in poi. Mi ha

colpita molto una cosa, il fatto che lì si

dica che c’è il rischio di tornare ad una

guerra nucleare, soprattutto in Europa

dell’est, per “errori di valutazione” o

“miscalculation mistakes”. Micheal, invece

tu facevi riferimento ad una cosa:

l’amministrazione Trump sta riducendo il

budget destinato ad armi ed eserciti

convenzionali, mentre aumenta quello

destinato agli arsenali nucleari.

Dunque la mia domanda è la seguente.

Credi che stia venendo meno il nuclear

taboo,   per  citare  Nina  Tannenwald  nel 

85



volume del 2007, oppure questo rientra in

quella politica di lungo periodo delle

amministrazioni americane che pensano

che le armi nucleari e atomiche siano più

economiche delle armi convenzionali?

Pensi che Trump stia davvero mettendo in

discussione uno dei capisaldi della

politica estera americana, ma anche

della politica di difesa, che di fatto ha

funzionato per 80 anni?

Michael Hardt. Non ho una risposta, mi

sembra una ottima domanda. Negli ultimi

anni ciò che mi preoccupa è che non ci sia

più un movimento contro le armi nucleari:

40 o 50 anni fa c’erano invece forti

movimenti, con la paura degli errori del

passato e dei diversi pericoli legati alle

armi nucleari. Rispetto a Trump ad ora non

so leggere bene la situazione. Io ho una

grande paura, perché può entrare nella

logica che il governo Trump ha delle

guerre e dell’uso della forza: è

immaginabile l’utilizzo delle armi nucleari

tattiche, pensando che questa sia una cosa

“fattibile”. Dunque sottolineo la domanda,

più che rispondere, perché mi sembra una

ottima domanda e una preoccupazione

reale. 

Niccolò Cuppini. Aggiungo una nota su

questo, dato che pare – per motivi a me

imperscrutabili – che per colonizzare

Marte sia una buona idea lanciare su

Marte delle bombe nucleari. 

Intervento 4. Ho una domanda a partire

da una suggestione. Stavo riflettendo su

una cosa che diceva Gramsci in

“Americanismo e fordismo”, sul fatto che

la particolarità degli Stati Uniti rispetto

all’Europa sarebbe stata che l’iniziativa

egemonica  partisse   direttamente   dalle

aziende fordiste e non dallo Stato. Arrighi

– e qui sto pensando più al Lungo XX

secolo che all’Adam Smith a Pechino –

non dice apertamente di starsi rifacendo

a questo, ma quando parla dell’egemonia

americana nel secondo dopoguerra, parla

della diffusione delle multinazionali in

Europa e in Asia come il modo in cui

questa si è sviluppata, dunque una

modalità quasi centrifuga, anche se non

un principio non territoriale (che ci riporta

anche ad un discorso su come la logica

coloniale potrebbe ancora informare la

realtà eccetera). Ciò che mi domando è:

dovremmo leggere questo in connessione

con ciò che sta facendo adesso il capitale

privato americano, ossia tendere ad

occupare più direttamente lo Stato?

Alcuni commentatori americani parlando

di Musk definiscono la situazione come

“quasi un golpe interno”: il capitale

privato, da un movimento centrifugo

funzionale all’egemonia americana ma in

qualche misura “autonomo” dallo Stato

americano stesso, qui sembra fare un

movimento centripeto e addirittura

andare ad inserirsi nelle maglie dello

Stato. Possiamo leggerlo come sintomo

dell’egemonia americana – forse in

termini di istinto di autoconservazione del

capitale privato che cerca di integrarsi in

quello pubblico? Come possiamo leggere

questo movimento rispetto alla

congiuntura di guerra e al regime di

guerra?

Francesca Governa. Non credo di avere le

idee abbastanza chiare per dare risposte

definitive. Ma buona parte dell’attività di

ricerca legata alla ricerca tecnologica, è

svolta all’interno delle imprese. Le Big Tech

sono quelle che gestiscono questo ambito

di ricerca, e sono le stesse che poi operano

86



nel campo dell’AI eccetera… Quindi

probabilmente una saldatura, da qualche

parte, esiste. Se questo sia uno degli indizi

dell’egemonia americana, non so dirlo.

Michael Hardt. Ho qualche idea intorno a

questa domanda molto interessante, ma

sarebbe necessario fare una

periodizzazione della modalità in cui il

capitale occupa lo Stato negli USA. Mi

ricordo, all’inizio del mandato di Reagan

negli anni ’80, si parlava spesso di come

Reagan volesse che lo Stato funzionasse

come una azienda: però era la logica di

azienda fordista, di quel tipo di azienda,

molto diversa quindi dall’azienda di oggi, è

un capitale diverso che sta occupando lo

Stato oggi, o di cui lo Stato assume il ritmo

e la logica. E dunque la Silicon Valley oggi –

invece di una grande azienda

automobilistica – occupa lo Stato: ma

quando dicevi “occupa lo Stato”, su questo

non sono sicuro. Forse sono troppo

“indietro”, ma mantengo sempre l’idea che

il capitale abbia bisogno dello Stato per

garantire l’interesse complessivo e a lungo

termine del capitale: che il capitale non sia

capace di autodeterminazione e abbia

dunque bisogno dello Stato. Se fosse che il

capitale oggi sta “occupando lo Stato”,

riducendo quindi la divisione tra capitale e

Stato, la mia ipotesi iniziale è che questo

finirebbe per essere un disastro per il

capitale. Forse questo è troppo legato ad

una teoria sviluppata in epoche diverse,

forse oggi funziona diversamente, forse

sono due spunti non adeguati alla

domanda.

Francesca Governa. Forse il tema è anche

ripensare a come – tanto quanto è

cambiato il capitale – stia cambiando lo

Stato.  Il  cambiamento  dello  Stato è forse

qualcosa che abbiamo difficoltà a mettere

a fuoco, e forse fanno entrambi parte di un

cambiamento di queste due entità.

87



Introduzione. Punto di partenza sono

due domande. In che modo re-

intepretare il concetto di imperialismo,

all’interno della transizione egemonica

attuale e di una guerra sempre più

marcatamente “ibrida”? In altri termini,

su quali specificità tale forma di dominio

differisce dalle sue manifestazioni

storiche proprie del XIX e XX secolo?

In che modo si ri-declina il rapporto tra

locale e globale all’interno di questa

congiuntura bellica? E che caratteristiche

assume, quindi, la “guerra civile

mondiale” nella sua capacità –

probabilmente inedita – di coniugare allo

stesso tempo frammentazione e

diffusione del conflitto?

Maurizio Lazzarato. Cosa si intende con

imperialismo? La prima cosa da dire, è che

il concetto di imperialismo è stato rimosso

dal pensiero critico occidentale dagli anni

’70, basti prendere Foucault, Agamben,

Guattari, Negri… Non c’è il concetto di

imperialismo. Sarebbe interessante

domandarsi perché venga eliminato

questo concetto; alcuni compagni hanno

cercato anche di eliminarlo come una

categoria non più effettiva. Per cogliere la

categoria di imperialismo, bisogna

rivolgersi al Sud del mondo. I marxisti del

Sud hanno sviluppato un concetto di

imperialismo che secondo me è il più

interessante. Parto quindi con Samir Amin,

che  nel  1978  sviluppa  questo concetto di

C
A

P
I

T
O

L
O

 
6C

A
P

I
T

O
L

O
 

6

88

Imperialismi e guerra civile mondiale
Egemonie ,  imperia l i smi ,  economie  e  moviment i  -  Parte  I I

2o  f ebbra io  2025
Mauriz io  Lazzarato ,  Sandro  Mezzadra



“imperialismo collettivo”, che era un nuovo

concetto. La sua premessa è che

l’imperialismo non è la fase suprema del

capitalismo ma la sua fase permanente:

quello che lui dice è che è “impossibile

pensare il capitalismo senza il rapporto

centro-periferia”. Che cosa è questo

concetto di imperialismo collettivo, che poi

verrà sviluppato negli anni successivi? Esso

è l’insieme degli Stati dell’Occidente – USA,

Europa, Giappone, dove il comando è degli

Stati Uniti e l’Europa e il Giappone sono

subordinati a questa organizzazione

dell’imperialismo – che non si fanno più la

guerra tra loro come nel XIX e inizio XX

secolo, ma sono in guerra permanente con

il Sud globale. Questa è la tesi iniziale di

Samir Amin, che mi sembra corrispondere

abbastanza a quanto abbiamo visto

succedere recentemente. La seconda

tappa dello sviluppo, per Samir Amin – che

è un marxista franco-egiziano e lavora nel

Sud del mondo, vedendolo quindi da una

prospettiva molto differente – il pensiero

critico occidentale è eurocentrico, è

centrato sull’Europa. A partire dal

momento in cui l’URSS cade, si sta

organizzando ancora il capitalismo, che

avrà come obiettivo principale, lo dice già

nel ’92, la Russia, l’Europa, la Cina. È più

lucido vedere il mondo dal Sud che

dall’interno dell’Occidente. La guerra è

interessante perché ci dovrebbe

permettere di ridefinire il capitalismo.

Abbiamo sviluppato dei concetti di

capitalismo che non sono all’altezza di

quanto stava succedendo, e che non

corrispondono a quanto stiamo vedendo

oggi, e cioè un capitalismo che è stato

pacificato, a mio parere.

Nella tradizione marxista in realtà avevamo

già tutte le categorie per sviluppare quello

che    sta     succedendo.     Prendiamo   ad

89

esempio un concetto di Rosa Luxemburg

molto preciso ed efficace. Rosa Luxemburg

dice che ci sono due aspetti del

capitalismo che bisogna considerare

insieme e allo stesso tempo in maniera

differenziata: il primo aspetto è il

capitalismo della prima parte del Capitale

di Marx, dice Luxemburg, la fabbrica,

l’agricoltura, le miniere, in cui vale la legge

del valore. Ma c’è un altro aspetto del

capitalismo, che è il mercato mondiale, in

cui l’economia non funziona più come

nella prima parte. Questo perché c’è

colonialismo, c’è la guerra, ci sono i centri

di influenza, c’è la circolazione dei capitali.

L’economia, da un certo punto di vista, non

funziona più come viene raccontato nella

prima parte del Capitale. E questo è ciò

che stiamo vedendo. Il rapporto tra

economia e guerra, tra economia e Stato,

varia, e questo è messo assolutamente in

evidenza da Trump. Trump cosa fa?

Minaccia, impone obbligazioni, ricatta.

Questo è sempre stato nel capitalismo,

Trump non lo inventa: il capitalismo nasce

così. Secondo me per capire il capitalismo

non bisogna partire dalla produzione,

perché la produzione presuppone le classi

sociali. Ma le classi sociali chi le produce,

chi le ha prodotte? Va riletto il Capitale

partendo dall’ultimo capitolo e

mettendolo invece all’inizio: partendo

dall’accumulazione originaria, poiché è lì

che interviene la funzione fondamentale

dello Stato. Non è che le classi si formino

“di per sé”: ci sono i capitalisti, ci sono i

proprietari, c’è lo Stato, c’è la guerra, c’è la

colonizzazione… Questi elementi oggi li

ritroviamo nell’azione degli Stati Uniti.

Dunque l’economia viene dopo, dopo che

ci sono stati i vincitori e vinti, come è

sempre stato nella storia del capitalismo.

   Come si forma la classe operaia? Si forma



per espropriazione, per appropriazione, per

sfruttamento. Questo è successo in

Inghilterra, con la schiavitù nel Sud del

mondo: soltanto dopo inizia l’economia, è

sempre stato così. Gli Stati Uniti, per la

seconda volta, stanno rovesciando

completamente le regole imposte da loro

stessi. Lo fanno perché sono in crisi, e alla

fine degli anni ’60- inizio ’70 lo avevano già

fatto. Hanno già imposto un cambiamento

radicale perché la concorrenza di Europa e

Giappone li metteva in crisi, perché

rischiavano di perdere centralità. La guerra

nel Sud, contro il Vietnam, aveva fatto

saltare finanza e moneta. Ma lì, chi ha

preso l’iniziativa? Non sono state le

multinazionali a decretare l’incontrover-

tibilità del dollaro, ma lo Stato americano.

Quello è il nocciolo in cui viene

riorganizzato interamente il sistema che

ha portato al prolungamento della

egemonia americana fino ad oggi. A

partire da quel momento lì però si apre

uno scontro di classe a livello mondiale:

tutti gli anni ’70 sono anni in cui viene

praticata lotta di classe e guerra civile. Nel

Sud del mondo, in tutta l’America Latina, ci

sono colpi di Stato (pensiamo

all’Argentina). Qui da noi non c’è stato lo

stesso livello, per quanto ci sia stato un

abbozzo di guerra civile qui in Italia negli

anni ’70, ma poi abbiamo visto la sconfitta

dei sindacati, eccetera… Solo dopo che

hanno vinto politicamente è “partito” il

neoliberalismo. Anche questo l’America

Latina lo dimostra chiaramente. Solo dopo

il colpo di stato di Pinochet, dopo i

generali, i governi diventano governi con

generali e liberali insieme. Non c’è

l’automatismo del mercato: quello viene

dopo. Prima c’è una battaglia politica

feroce – come c’è stata l’accumulazione

originaria, come ci sono stati gli anni ’70,  e

90

se ci fate caso ogni svolta del capitalismo

funziona così: lo Stato qui gioca una

funzione determinante. Non si può

separare lo Stato dal capitale, è

impossibile: sono due logiche differenti

che però riescono a coordinarsi, lo Stato da

potenza, il capitale sul profitto… Ma

funzionano assieme.

Qui c’è un problema su questa definizione

del capitale, che viene da Marx: quando

Marx definisce il capitale come “potenza

immanente che conosce soltanto limiti

interni”, non è vero. Il capitale ha dei limiti,

e soprattutto quando si affaccia sul

mercato mondiale non può farlo senza lo

Stato, è impossibile. Se prendiamo la

moneta, e cioè quello che dovrebbe essere

il momento più astratto del capitale, se

prendiamo il dollaro, di cosa stiamo

parlando? È forse una moneta universale?

No, è la moneta degli Stati Uniti, è la

moneta di una nazione e viene gestita da

una nazione. Il mercato – in questi

momenti di rottura e transizione da una

fase capitalistica a un’altra, da un tipo di

accumulazione a un altro – viene

esautorato, rientra la forza, ma la forza c’è

sempre stata. C’è un buon concetto per

capire questa cosa, ed è questo che rende

importante il concetto di imperialismo:

l’imperialismo è una fase – come diceva

Rosa Luxemburg, ma potremmo anche

dire Lenin. Nel mercato mondiale c’è la

guerra, il colonialismo, i rapporti di forza, le

zone di influenza, e queste cose sono

fondamentali: non ci sono le

multinazionali “prima” e lo Stato “dopo”,

funzionano sempre insieme. Bisognerebbe

parlare di macchina Stato-capitale, che

funziona con logiche che non sono uguali

ma complementari, e funzionano.

   C’è un concetto molto interessante,

elaborato   da   un   politologo   greco:  è  il



concetto di Stato come luogo della

strategia. È un luogo in cui la borghesia

organizza la sua strategia, ma è anche

luogo in cui le classi possono organizzare

la propria strategia per entrare nello Stato,

e questo è quello che è successo. Già nella

Repubblica di Weimar è stato così: il tema

non era eliminare lo Stato, ma che le

masse erano entrate nell’organizzazione

dello Stato e se ne erano prese dei pezzi, il

problema lì era come “buttarle fuori”.

Esattamente come ora, il problema

fondamentale è quello della distruzione

dello stato sociale: le masse negli anni del

dopoguerra erano riuscite, attraverso

rapporti di forza e lotte, a politicizzare la

riproduzione e fare del welfare un

momento fondamentale di scontro di

classe. E avevano occupato dei posti, come

dice Poulantzas: questo autore fa una

critica molto importante a Foucault, che

sarebbe importantissimo riprendere.

Quello che dice è che non si può fare il

discorso di Foucault senza prendere in

considerazione il monopolio della forza

fisica: la disciplina, la biopolitica, esiste solo

perché, come presupposto a questo, c’è

sempre il monopolio della forza fisica. Lo

Stato, la violenza, la forza, è sempre

presente. Qualche volta, come adesso, si

mostra in maniera evidente; qualche altra

volta è ritirata. 

Dunque il problema dell’imperialismo è

assolutamente fondamentale, ed è da

riportare all’interno della definizione del

capitale. La situazione di Trump, sintomo

per me più di debolezza che di forza, è

centrata sulla necessità di ristabilire punti

di forza, e io credo che non ci riuscirà ma

nel suo intento, una volta ristabiliti i

rapporti di forza a livello mondiale, ci sarà

la possibilità di ripartire con l’economia.

Dunque il rapporto tra  economia  e  Stato,

91

tra economia e guerra, è fondamentale. E

questo lo abbiamo visto nella nostra storia.

Tra il capitale di Marx e quello di Lenin c’è

un salto, politico e teorico, e bisognerebbe

ripartire da questo salto evidentemente

fondamentale. C’è una continuità, c’è una

rottura. Il concetto per cui è impossibile

separare la forza, per cui a livello di

mercato mondiale esso non è costituito

dalla legge del valore che funziona in

maniera perfetta, ma ci sono rapporti

politici, rapporti di forza. E la guerra è

questo: non è funzionamento della legge

del valore. E quando è ritornata la guerra, è

successo qualcosa che era già evidente da

tempo: l’unico modo per uscire dalla crisi

era la guerra, e alla guerra si sono

preparati. Dunque la guerra è elemento

costitutivo del capitale, non ne è elemento

di fuoriuscita, fa parte dell’organizzazione

capitalistica del lavoro, fa parte

dell’organizzazione del profitto. E

l’imperialismo è questa nuova fase in cui

non si può più distinguere tra guerra e

capitale, tra guerra ed economia: sono

uguali, non esiste neanche più il passaggio

che faceva Clausewitz o il suo

rovesciamento fatto da Foucault: esse sono

contemporanee, fanno parte della stessa

organizzazione. Per questo il concetto di

imperialismo è fondamentale, per questo

ci siamo ritrovati così disorientati dopo

averlo eliminato: ed eliminando

“imperialismo” si elimina il concetto di

guerra, il concetto di Stato (la guerra la

fanno gli Stati infatti), il concetto di guerra

civile. E così ci siamo trovati con una

pacificazione del capitalismo, che ci ha

lasciate tutte sconvolte dall’arrivo della

guerra, che però era quantomai evidente:

questo è il funzionamento del capitalismo

già da tempo. La risposta, già data da

Samir Amin, ed era imperialismo collettivo,



pacificazione limitata e dominio – poiché

effettivamente l’Europa e il Giappone

erano subordinati agli Stati Uniti. Dunque,

è assolutamente fondamentale ritornare al

concetto di imperialismo, con le

caratteristiche che ho detto, tornare al

dibattito dell’inizio del XX secolo e

agganciarci ai discorsi del Sud, poiché nel

Sud tutti parlano di imperialismo, anche i

femminismi.

Sandro Mezzadra. Io non ho mai pensato

che il concetto di imperialismo andasse

abbandonato. I temi sollevati da Maurizio,

ad esempio l’accumulazione originaria e il

colonialismo sono stati al centro del mio

lavoro negli ultimi venticinque o trent’anni,

e lo dico per segnare un campo di

discussione comune. Tuttavia credo che

debbano essere fatte alcune

considerazioni ulteriori sul concetto di

imperialismo e sul significato che oggi

assume. Ad esempio io penso che il

concetto di Samir Amin di imperialismo

collettivo non serva assolutamente a nulla

oggi, per una ragione molto semplice: oggi

ci troviamo infatti di fronte alla

compresenza di diversi imperialismi, e

questo Samir Amin con il concetto di

imperialismo collettivo non lo pensava in

una fase molto diversa da quella odierna.

Tu [ndr Maurizio Lazzarato] dici che nel

Sud del mondo il concetto di imperialismo

è al centro della discussione e del discorso

politico dei movimenti e della sinistra:

questo è vero, ma molto spesso il concetto

di imperialismo oggi viene giocato in

forme, secondo me, da criticare. Quello

che è molto diffuso oggi nel cosiddetto

Sud del mondo è il campismo: il fatto che

il nemico principale continua ad essere

l’imperialismo americano, e che dunque

sia   necessario  allearsi  con  l’Iran,   con  la

92

Russia… Dimenticando così però quello che

dovrebbe essere il punto fondamentale in

una politica anti-imperialista, e cioè il

contenuto di liberazione di questa politica.

Se dobbiamo rivolgerci all’Iran perché ha

una funzione oggettivamente anti-

imperialista, per me c’è un problema; e

questo è un concetto però molto diffuso

nel Sud del mondo. Queste cose vanno

prese in considerazione. 

Credo inoltre che una qualificazione

fondamentale del concetto di

imperialismo per comprendere la realtà

contemporanea, consista nel fatto che oggi

gli imperialismi (al plurale, come dicevo) si

determinano in una situazione

caratterizzata da un livello di integrazione

del mercato mondiale senza precedenti.

Questa è una differenza rispetto ad

esempio alla fase classica

dell’imperialismo di fine ‘800 inizio ‘900. E

pensare insieme questa integrazione e le

profonde fratture che si determinano nel

mercato mondiale mi pare sia la sfida

fondamentale per aggiornare il concetto di

imperialismo, e renderlo tanto

analiticamente quanto politicamente

all’altezza della situazione che viviamo.

Un’altra questione riguarda lo Stato, e il

rapporto tra Stato e capitale. Io sono in

buona misura d’accordo con le cose che si

dicevano, però aggiungo che lo Stato non

è una categoria metafisica, ma proprio

come il capitale esso si trasforma: non è

sempre uguale a sé stesso, e non è sempre

uguale a sé stesso nemmeno il rapporto

tra Stato e capitale. Oggi, in molte regioni

del mondo, assistiamo ad attori

capitalistici – diciamo multinazionali per

intenderci – che si conquistano spazi

indipendentemente dalla mediazione

dello Stato di appartenenza, poiché hanno

accumulato   un   potere   che   li   rende in



fondo attori direttamente politici. Questo

mi sembra un altro elemento di cui tenere

conto dal punto di vista di una teoria

dell’imperialismo. 

Naturalmente, anche il tema della guerra è

fortemente sollecitato da questo insieme

di trasformazioni. È vero quello che si

diceva a proposito della crisi del 2007-8,

dell’indebitamento e in qualche modo

della ineluttabilità della guerra: ma la

guerra oggi che tipo di funzione svolge?

Quali sono i rapporti tra attori capitalistici

“privati” e attori statali nella stessa

conduzione della guerra? Quali sono oggi

gli spazi in cui è articolato politicamente il

mercato mondiale? Credo che sia questa

una domanda importante per

comprendere le guerre del nostro

presente. Forse il tema della crisi,

dell’indebolimento dell’egemonia globale

statunitense torna ad essere un tema di

fondamentale importanza. Possiamo

ricollegarci alla discussione di prima: dire

che assistiamo e stiamo vivendo la crisi

dell’egemonia globale statunitense

significa dire che gli Stati Uniti non sono

più in grado di esercitare comando sul

mercato mondiale. E se non lo sono più,

allora cambiano anche le forme e le figure

retoriche con cui vengono giustificate le

guerre. Quello che diceva prima Michael

Hardt è importante: diceva che Trump

rompe non solo il modo in cui le guerre

sono state condotte dalle presidenze

democratiche negli Stati Uniti negli ultimi

decenni, ma anche come sono state

condotte dai due Bush, dalle

amministrazioni repubblicane. Tutte quelle

guerre, dalla prima guerra del Golfo, fino

alle guerre del primo decennio di questo

secolo, sono state combattute in una

prospettiva egemonica, nella prospettiva di

riaffermare  quello  che  noi  chiamiamo  il

93

“comando” sul mercato mondiale. A me

sembra che questa prospettiva oggi venga

consapevolmente abbandonata da Trump.

Dunque, forse possiamo leggere queste

prime settimane di frenetico attivismo di

Trump sulla scena internazionale, nella

prospettiva del consolidamento di quello

che possiamo chiamare un polo del

mercato mondiale, uno spazio occidentale

o post-occidentale. Da questo punto di

vista sicuramente il primo obiettivo su cui

si scarica la violenza di Trump è

sicuramente l’Europa, ma questo nella

prospettiva di determinare le condizioni

per un riallineamento dell’Europa

attraverso l’imposizione di nuove gerarchie

in questo polo occidentale o post-

occidentale. Michael ricordava

giustamente la questione dell’espansione

territoriale, che per la prima volta da oltre

un secolo viene quantomeno evocata da

un presidente degli Stati Uniti. Ma

proviamo a guardare la carta geografica –

al di là dei deliri e della non realizzabilità

di ciò che Trump dice –, mettiamo insieme

la Groenlandia, il Canada, Panama, la

nuova proiezione verso l’America Latina…

siamo in una prospettiva di proiezione

dentro una continuità territoriale che

punta a definire la parte americana di

quello che chiamavo prima un polo

occidentale o post-occidentale. Ma quale

sarà poi il rapporto con altri “poli” (dalla

Russia alla Cina) rimane tutto da vedere.

Su questo penso che sia indispensabile la

teoria dell’imperialismo, ma che venga

aggiornata per fare i conti con una realtà

di sviluppo capitalistico globale

qualitativamente nuova rispetto ad altre

fasi della storia dell’imperialismo. 

   Se si lavora con l’ipotesi che ho

brevemente presentato, è facile e

immediato  vedere  i   limiti  e  le   contrad-



dizioni di un progetto di questo genere

sullo scacchiere internazionale: per ciò che

riguarda le cose che a noi stanno più a

cuore, e dunque contraddizioni e limiti sul

piano dei rapporti sociali di classe, il

terreno è più complesso, ma è quello su

cui dobbiamo esercitarci.

Maurizio Lazzarato. L’Europa è stata

distrutta da Biden, non da Trump. È stata

messa in ginocchio da Biden e dai

democratici, dal vecchio tipo di Stato

americano. Hanno decretato che l’Europa

non poteva più commerciare né con la

Russia né con la Cina – che erano gli unici

due sbocchi commerciali che le avrebbero

permesso di non morire. Hanno fatto

saltare il gasdotto, ed è stato Biden, non

Trump. Facendo saltare il gasdotto ha

decretato che l’Europa avrebbe pagato

l’energia 7 volte quanto la pagano gli USA,

promettendo di mandare l’olio americano,

ancora più inquinante di quello russo.

Tutto questo l’ha fatto Biden, l’hanno fatto i

democratici americani. C’è dunque rottura

ma anche continuità di fondo in tutto

questo. Non c’è un cambiamento totale: gli

Stati Uniti continuano a difendere i propri

interessi così come hanno sempre fatto. I

democratici avevano l’obiettivo di rompere

la possibilità che la Germania avesse un

rapporto con la Russia e con la Cina: e ci

sono riusciti perfettamente. Avranno anche

perso la guerra con l’Ucraina, ma hanno

vinto quella con l’Europa. Ora arriva Trump,

ma semplicemente a tirare le somme

dell’operazione fatta dagli altri. Purtroppo

l’Europa, che era già subordinata –

praticamente una colonia americana dal

’45 – ora definitivamente, per poter

sopravvivere dal punto di vista economico,

non  può  che  rivolgersi  agli  Stati  Uniti.  Il

94

trasferimento enorme di ricchezza da

Europa a Stati Uniti avviene in tutte le

maniere: attraverso il costo dell’energia, il

trasferimento dei fondi pensione. E “noi”

saremo impoveriti e depredati dagli USA. E

questo è ciò che hanno sempre fatto, e

l’hanno sempre fatto nel mondo intero.

Prima avevano l’ideologia di essere

democratici liberali, adesso “se la sono

tolta” ma di fatto non è cambiato un gran

ché. 

Quando hanno fatto le guerre di classe ad

inizio degli anni ’70, non c’era democrazia.

Questo è quello che era l’ideologia dei

diritti umani; se ce lo abbiano raccontato o

se semplicemente “ce la siamo bevuta”, è

un altro discorso. Questi erano criminali,

assassini, è sempre stato così. È una

nazione fondata sul genocidio degli

indiani e sulla schiavitù dei neri… i primi

dieci presidenti degli Stati Uniti erano

schiavisti. Questa è la “grande democrazia”

su cui si è fondato questo Occidente. 

Vorrei in ogni caso tornare in maniera più

approfondita sul rapporto Stato-capitale,

che non funziona in modo così

semplicistico. Ci sono una serie di attori

che si coordinano e contrappongono,

trovando però una forma di unità. Chi

decide negli USA? Ci sono una serie di

centri di potere: la Federal Reserve, Wall

Street, le grandi multinazionali, il

Pentagono. Il Pentagono è uno snodo

fondamentale: oggi si è parlato molto di

tecnologia, ma non si è detto che la

tecnologia è inventata e prodotta dal

Pentagono. È il pentagono che ha dato

alle grandi compagnie tecnologiche i

brevetti e la possibilità di sviluppare.

L’esercito degli USA continua ad investire

in tecnologia più di tutte le Big Tech. Qui,

lo Stato interviene direttamente: in

periodo   di   crisi,   c’è   una  coordinazione



totale tra i centri di potere, sia pur con

punti di vista differenti e non senza scontri,

ma è dalla sintesi di questi centri di potere

che emerge una strategia. Non si tratta

solo del rapporto tra Stato e impresa, ma

di una serie complicata di situazioni. Nelle

situazioni come quelle che stiamo vivendo

adesso, ma che abbiamo già vissuto nel

passaggio dagli anni ’60 ai ’70, c’è un

montare in prima potenza del sistema

politico. C’è l’esercito in prima fila. Dunque,

il rapporto tra economia e politica va

inteso in questo senso. Non si oppongono,

non c’è una divisione tra economia e

politica: ci sono una serie di attori diversi

che funzionano così, prendono decisioni

che poi hanno la forza di imporre. Il

funzionamento del dollaro senza

Pentagono non esiste: senza le 800 basi

americane non funziona. Gli USA esistono

perché c’è la dollarizzazione, senza quella

sarebbero già morti… Hanno avuto

sicuramente la capacità di sviluppare

egemonia culturale, ma dietro essa c’è una

forza politica e militare. L’altro problema è

che non si può separare politico e militare,

questa separazione non è mai esistita nella

storia dell’umanità.  

   Lenin nel ’14 quando scoppia la guerra, si

ritira in biblioteca e legge due cose: Hegel

e Clausewitz, cioè il politico e il militare.

Questo perché i rivoluzionari hanno

sempre pensato le due cose insieme: non

si può pensare l’organizzazione senza

pensare il problema del militare, è

impossibile. Si possono pensare gli USA

senza esercito? No, è impossibile.

L’illusione che abbiamo sviluppato che si

possa separare il pensiero politico da

quello militare è impensabile.

L’altra cosa fondamentale dunque per

discutere l’imperialismo è reintrodurre

questo discorso sul tema del  militare,  che

95

è assolutamente dentro l’organizzazione

capitalistica del lavoro, non è una cosa

esterna. Non è il mercato che distribuisce

la tecnologia: se gli americani dicono che

non si possono dare i chip alla Cina, non

glieli danno. Se gli USA decidono che le

macchine prodotte in Olanda non vanno

in Cina, non ci vanno. Si chiamano

“problemi di sicurezza nazionale”, quello

che sono in realtà è comando politico. Se il

politico decide che il gasdotto va fatto

saltare, il gasdotto salta, e con esso salta

anche tutta l’economia, e in questo caso

anche l’Unione Europea. L’Italia è in calo

industriale da 24 mesi: tra un po’ ci sarà il

disastro economico. E questo è dovuto

principalmente al fatto che si sia deciso di

far saltare il gasdotto. C’è dunque un

rapporto strettissimo tra elementi politici,

militari. Per questo il concetto di

imperialismo va ripensato, ma va ripensato

all’altezza di questa situazione.

Federico Antibo. Credo che parlare di

imperialismi oggi ci imponga una messa

in discussione del rapporto tra località e

globalità; già nella prima parte del

seminario di oggi si parlava di “età della

non-pace”, della capacità che oggi

abbiamo di uscire dal “tempo del

sospeso”. Pensiamo alla situazione oggi

sul fronte Gaza, una sospensione in cui

esiste una realtà “locale”, quella di un

popolo che continua ad essere stremato

dal genocidio, in una definizione che oggi

non riusciamo a collocare con una

capacità di contrattacco. Come si articola

oggi una guerra che riesce sia a

frammentare che a farsi cornice del reale

che stiamo vivendo?

Aggiungerei anche qualcosa per

spingerci a guardare in avanti. Michael

Hardt   prima   diceva  che   oggi   viviamo



nella contro-rivoluzione come “rivoluzione

al contrario”, intesa come capacità del

nemico di giocare a proprio favore gli

elementi di possibilità. Come oggi

interpretiamo in questo rapporto locale-

globale, in questa frammentarietà, delle

esperienze sia di movimenti che di

resistenze all’interno di una comune

necessità di dichiarare l’insostenibilità dei

regime di guerra, e quindi l’uscita fuori

dalla guerra? Lo chiedo anche a te

Maurizio, nello specif ico, Guerra o

rivoluzione è il titolo del tuo libro: mi

sembra ci si ponga un bivio che come

compagne, fuori dalla retorica, dobbiamo

provare ad affrontare, nelle nostre

parzialità ma in una sf ida che è

complessiva.

Sandro Mezzadra. Vorrei dire rapidamente

tre cose, non necessariamente legate in

modo sistematico. La prima riguarda il

riferimento a Gaza, o al futuro delle guerre,

potremmo dire. Io penso che sia evidente

come in Medio Oriente – e in fondo anche

in Ucraina – quello che è in gioco siano

degli equilibri regionali, equilibri che non

potranno evidentemente essere assicurati

da un “cessate il fuoco”. Ciò significa che le

guerre continueranno, in forme diverse

certo, ma continueranno. A Gaza

registriamo la tenuta della resistenza

palestinese; il fatto che Hamas non sia

stato azzerato a Gaza è un elemento

importante, che però chiaramente

Netanyahu cerca di risolvere rilanciando la

partita sul piano regionale, a partire dal

coinvolgimento dell’Arabia Saudita.

Dobbiamo prepararci a scenari di guerra

prolungata, magari in formule che

ricordano la “non-pace” che è stata

richiamata prima. 

   Arrivo al secondo punto. Oggi non è stata

96

pronunciata una parola che invece, anche

problematicamente, dobbiamo tornare

oggi a pronunciare secondo me: fascismo.

Noi viviamo a livello internazionale in una

congiuntura in cui si presentano sulla

scena, con grande successo, movimenti

che hanno tratti apertamente fascisti.

Questo ha un rapporto con la congiuntura

di guerra: inutile ricordare che esiste anche

da un punto di vista storico un rapporto tra

fascismo e guerra. È necessario interrogarci

sulle forme nuove che assume il fascismo,

sulle differenze tra il “tardo fascismo”

(come dice Alberto Toscano) e i fascismi

storici è importante per comprendere

quali siano i nostri compiti nella situazione

che stiamo vivendo.

    Come terza questione ritorno

rapidamente sullo Stato. Quello che diceva

Maurizio è assolutamente vero, rispetto al

dollaro, rispetto ad alcune decisioni

politiche che vengono imposte attraverso

la forza militare. Ripeto però quanto dicevo

prima: lo Stato si trasforma. Credo che sia,

visto che Maurizio lo ha citato, utile il

monito di Poulantzas, in quel libro del

1978, ad abbandonare ogni feticismo dello

Stato, ad abbandonare la stessa

convinzione metodologica che lo Stato sia

un complesso unitario di istituzioni. Quello

che vediamo in questo momento negli

USA non è un sistema politico unito

compiutamente ma, piuttosto, un sistema

politico lacerato in cui una serie di

istituzioni politiche operano in modo

molto preciso, mentre ve ne sono altre che

seguono logiche diverse, rischiano di

soccombere, sono attraversate da processi

di trasformazione che impongono una

logica aziendale completamente diversa

da quella di cui parlava Reagan pensando

alla Ford e alla General Motors. 



Maurizio Lazzarato. Io vorrei approfondire

due questioni. La prima è legata al

rapporto tra globale e locale. L’altro

concetto che abbiamo dimenticato è

quello di monopolio, strettamente legato a

quello di imperialismo. Il processo di

centralizzazione del capitale non si è mai

arrestato: non è che il neoliberalismo, il

mercato, è intervenuto… c’è stato un

processo di centralizzazione del capitale,

del potere politico e del potere militare, e

non ha fatto che aumentare. C’è sempre

stato un rapporto tra centralizzazione e

diffusione del locale, per esempio tutta la

teoria di Foucault sul potere – che è potere

diffuso, sparpagliato, frammentato – è vera,

ma allo stesso tempo questa diffusione del

potere è subordinata al processo di

centralizzazione, è il processo di

centralizzazione che comanda questa

situazione. Infatti, nei momenti di crisi, la

centralizzazione emerge in maniera

strepitosa. L’altro concetto abbandonato,

che secondo me invece è fondamentale,

poiché il concetto di imperialismo nasce

legato al concetto di monopolio, e questo

va reintrodotto. Dopo la crisi del 2008 si è

costituito il più grande monopolio mai

visto nella storia dell’umanità, con una

disponibilità finanziaria di 55mila miliardi

di dollari, e neanche lo Stato è in grado di

avere una tale disponibilità finanziaria. I

fondi di investimento – BlackRock,

Vanguard, State Street – insieme

controllano sostanzialmente tutte le prime

cento imprese: qui vediamo un processo

centralizzazione sviluppatosi post crisi

2008, e questo sarà parte integrante dei

momenti di decisione. Il vero problema

che si poneva, però, è che quello che è

difficile da capire e che accennavo nel mio

titolo provocatorio, è guerra o rivoluzione.

La  guerra  c’è,  la  rivoluzione  no.   Storica-

97

mente, il problema è che in queste

situazioni si creava la possibilità della

rottura: oggi questa possibilità non c’è,

sarebbe da capire cosa è diventato il

proletariato a livello mondiale, ci sarebbe

da fare una mappatura di come si è

trasformato. La rivoluzione è impossibile

altrimenti. O si arriva a queste situazioni

con livelli di soggettività politica, come è

successo a Lenin o a Mao, o è impossibile

intervenire in questa situazione. Cosa vuol

dire oggi ripensarci? Fare un lavoro molto

più complicato, difficile e rischioso: fare

una analisi della composizione di classe,

cosa sulla quale siamo in ritardo.

Analizzare come funziona la finanza e

come funzionano gli Stati è facile. La cosa

più difficile è fare il lavoro politico per

capire cosa stia succedendo dentro la

classe. Negli USA infatti non è interessante

tanto capire la politica di Trump ma

chiedersi che tipo di guerra civile si stia

sviluppando da vent’anni a questa parte,

una guerra civile strisciante, non dichiarata,

ma che c’è. Cogliere questi momenti è

molto più importante. Michael Hardt aveva

una grande fiducia nei nuovi movimenti…

Io non so se questi sono all’altezza della

situazione, ma sicuramente bisogna

ripartire da quei livelli di soggettività per

capire come si può organizzare il rapporto

tra globale e locale. Ma il rapporto con il

globale è assolutamente cruciale: il

capitalismo si mostra come totalità ad un

certo momento, a livello del mercato

mondiale. Totalità aperta, scissa, ma

comunque totalità: e quando non riesce a

imporlo attraverso l’economia, lo fa

attraverso la guerra. Se il globale non riesce

a misurarsi con questo livello di totalità

rotta, scissa, incapace di chiudersi, non ne

usciamo. Se non  abbiamo  la  capacità,   

partendo   dal



locale, di misurarci con la dimensione della

totalità, rotta, scissa, non totalizzante che

esiste come potenza, se non riusciamo a

rimettere in piedi il rapporto tra il locale e

questo livello di globale, non andiamo da

nessuna parte. Questo è completamente il

contrario di ciò che diceva Foucault, che

alla fine degli anni ‘70 diceva di distogliersi

dal locale, dal globale e dal radicale, cioè

dal mercato e dalla rivoluzione, e

concentrarsi sui rapporti uomo-donna,

cambiare le maniere di vivere e di pensare.

E questa è una cosa che va fatta, ma se si

rompe la dimensione tra il micro e il

macro, tra il globale e il locale, ci troviamo

nella situazione attuale di incapacità di

ricostruire l’insieme, per quanto rotto e

spaccato.

Sandro Mezzadra. Io mi trovo d’accordo

con quello che ha detto Maurizio ora,

sull’importanza di questa dimensione

globale che è anche dimensione unitaria,

rispetto alla quale va commisurata l’analisi

della composizione di classe. Oggi ci

troviamo in una situazione in cui c’è un

enorme iato tra i due piani. Detta in

termini astratti: il problema principale è

lavorare per colmare questo iato, per

affermare – in modo necessariamente

parziale – degli elementi di unità dentro la

composizione e la politica di classe. Detto

questo, evidentemente la composizione di

classe oggi si presenta profondamente

segnata dalla molteplicità, molteplicità

che non è elemento ideologico ma che si

trova materialmente dentro la

composizione di classe. Il rompicapo è

esattamente questo: tenere insieme quelle

pratiche che dall’interno dei movimenti si

sforzano di cambiare qui e ora la vita, e

una politica che invece guarda

all’elemento    dell’unità,     della     totalità.

98

Naturalmente è semplice indicare i termini

del problema dal punto di vista astratto,

ma lavorarci e trovare delle

approssimazioni efficaci è molto più

difficile. Ben venga la provocazione “guerra

o rivoluzione?”, fermo restando che oggi

facciamo fatica a immaginare cosa possa

essere rivoluzione, per quanto rimanga

quello verso cui tendiamo.

M.L. La molteplicità esiste, ma esiste anche

il “due”.

S.M. Il “due” riesci ad averlo però solo nel

momento in cui approssimi la dimensione

della molteplicità, e così c’è un altro “uno”. 

M.L. Il problema della molteplicità non si è

posto solo ora, anche nel passato si è posto

il tema del “molteplice” e del “due”. Se si

prende la rivoluzione cinese, la

composizione di classe era un “casino”: c’è

una molteplicità enorme, ma c’è stata la

capacità di riportare questa molteplicità al

“due”. Anche se si legge il Marx del 18

Brumaio si trova la molteplicità. Il

problema della molteplicità non si è posto

soltanto adesso, c’è sempre stato,

semplicemente è stato risolto in maniera

molto diversa da come dovremo risolverlo

noi. Quindi il problema è questo: ma se

non cogliamo il gap tra locale e globale

non possiamo andare avanti. Questi

rapporti di potere molteplici sono tenuti

insieme dal mercato mondiale, dalla forma

mondiale del comando, sono

perfettamente interni ad essa. Dunque lo

sforzo che rimane da fare, prima ancora

nelle categorie che nella realtà, è

ricostruire la possibilità di questi passaggi.

 

Intervento 1. Quello che trovo molto

interessante  nel  suo  lavoro   [di  Maurizio



Lazzarato, ndr], è la maniera di funzionare

sempre con due punti. Politica ed

economia, appropriazione e

accumulazione, fascismo e colonialismo.

C’è questa frase di Marx da lei molto

usata, forza e potenza economica,

pensare le due insieme come processi

diversi ma che funzionano nella stessa

direzione.

Ho due domande. Partendo da

Poulantzas, dallo Stato come qualcosa di

eterogeneo: questo era già il punto del

nazismo e del fascismo, questo dice

Alberto Toscano nell’ultimo libro sul

fascismo, dice che “il fascismo storico già

funziona grazie ad uno Stato diviso,

plurale, eterogeneo”. Una domanda che

vorrei fare è proprio legata a come

leggere il fascismo in Italia oggi. Da

francese è complesso comprendere il

fascismo in Italia oggi: quello che dice

Toscano però aiuta molto, ma anche

quello che dice lei [Lazzarato, ndr], e cioè

che Meloni fa lo stesso lavoro dei liberali

ma con una violenza fascista.

Inizialmente era diff icile da comprendere,

come francese soprattutto, ma oggi mi è

più chiaro e visibile (basti pensare ai

progetti legati alle persone migranti),

pensando al rapporto tra fascismo e

libertà, fascismo e liberalismo. 

Maurizio Lazzarato. Sul tema del rapporto

tra Stato e capitale, per me gli storici

dicono cose molto più interessanti dei

politologi. C’è una capacità di tenere

insieme il capitale nella dimensione dello

Stato, il capitale non viene mai toccato. In

questo libro di Ernst Fraenkel, c’è in

maniera evidente questo rapporto tra lo

Stato che gestisce l’economia e lo Stato

nazista, per quanto i nazisti volessero

cambiare  lo   Stato   e   avessero   tutt’altra

99

concezione. Gli storici però hanno lavorato

su questa questione in maniera più

precisa. Ripeto però, la dinamica deve

essere costruita attraverso la molteplicità

dei centri di potere: il capitale riesce a fare

questa cosa, a mettere insieme la

molteplicità e ad arrivare al “due”, riesce a

mettere insieme anche in maniera a volte

violenta la distribuzione dei centri di

potere, che sono molteplici, che non

vedono lo Stato come entità monolitica. In

Poulantzas è interessante il tema dello

Stato come terreno della strategia politica,

il fatto che ci sia una lotta per occupare

delle posizioni, per avere dei vantaggi

dentro lo Stato: e questo nodo della

strategia è assolutamente fondamentale

per pensare il potere, su questo Foucault

ha ragione. Il concetto di strategia può

essere utile a comprendere cosa sia la

prassi; anche la prassi dello Stato è una

strategia, probabilmente anche la

produzione è strategia, non è produzione

in senso stretto ma insieme di centri di

potere che si organizzano strategicamente

per produrre del profitto. 

Per quanto riguarda il fascismo, si tratta di

nuove forme del fascismo. C’è una

sequenza abbastanza evidente, che in

questo caso muove dalla crisi del processo

neoliberale. Anche per quanto riguarda il

fascismo, emerge in una crisi della

governamentalità classica, oggi emerge

dalla crisi della governamentalità

neoliberale. Populismo e fascismo, con

caratteristiche differenti da quelle del

fascismo classico. Il capitale non ha

nessuno oggi che impone qualcosa, non

c’è guerra civile: c’è contesa tra Stati, ma se

c’è guerra civile è sotterranea, non c’è

capacità di resistenza, i movimenti non

sono mai stati così deboli. E dunque le

forme    del    fascismo    oggi   sono  molto



differenti da quelle del fascismo storico. 

Sandro Mezzadra. In realtà sono

d’accordo con quanto posto da Maurizio. È

vero che Toscano riprende soprattutto il

Behemoth di Franz Neumann, che è un

libro pensato insieme al Doppio Stato di

Ernst Fraenkel, ma il fatto è che in questi

libri il nazismo è presentato come una

eccezione rispetto alla storia della forma

Stato in Occidente. Poulantzas alla fine

della sua vita dice questa cosa che

ricordavo prima a proposito dello Stato

democratico, keynesiano, nell’ultimo libro

che scrive nel ’78: dice che dobbiamo

liberarci dall’idea che lo Stato sia un

Moloch, sia qualcosa di unitario. Credo che

questo, dal punto di vista del metodo, sia

abbastanza fruttuoso.

Intervento 2. Solo un intervento breve,

stimolato dagli ultimi interventi. Si può

dire che nella logica del polo a livello

planetario, la lotta politica e le politiche

stiano virando verso l’accettazione della

disuguaglianza interna? Mentre, f ino agli

effetti f inali della crisi del 2008, in qualche

modo la politica ragionava in termini –

astratti e formali – di uguaglianza, oggi

mi sembra che ci sia all’interno di questa

logica costruita intorno a poli di potenza,

l’accettazione della disuguaglianza, e mi

sembra che nella società questo sia già

perfettamente presente. Il tema del we

are the 99% è forse l’inizio di un processo

che però in qualche modo frantuma quel

99, e in questo senso il fascismo oggi è

l’anticipazione di questa logica, in cui

nella diseguaglianza attuale il fascismo

organizza la sua parte. Dunque volevo

chiedere questo, oggi ci troviamo in una

logica di questo tipo? E in questo senso,

nella  logica  moltitudinaria  della classe –

100

seguendo dal 99 alla fratturazione

attuale – è necessario recuperare un’idea

anche nostra di unità della classe, che

non può però essere la riproposizione

antistorica di ciò che aveva preceduto

questa fase, in cui anche la classe stessa

sembrava parcellizzata e legata a dei poli,

che spesso si identif icavano nelle

condizioni del lavoro ma non solo (ad

esempio razza e genere). Forse oggi,

anche all’interno della società e dentro

l’accettazione di politiche della

disuguaglianza, potremmo assistere ad

una “riaggregazione” della classe

moltitudinaria intorno a dei poli di forza

che in qualche modo vanno organizzati e

fatti convergere, per rispondere alla

anticipazione fascista delle logiche della

disuguaglianza all’interno dei poli.

Maurizio Lazzarato. Ci sarebbe bisogno di

discutere quanto detto ora, e anche

quanto detto prima da Michael. La

controrivoluzione in realtà è iniziata nel ’71,

quando è stata dichiarata

l’incontrovertibilità del dollaro ed è stato

deciso di rompere qualsiasi compromesso

con il movimento operaio. Lì è iniziata la

controrivoluzione. Ora c’è un salto ulteriore

in un processo che era già cominciato

cinquant’anni fa: viviamo da cinquant’anni

in una controrivoluzione continua. E la crisi

del 2008 è solo la manifestazione del fatto

che le disuguaglianze hanno provocato la

crisi: quarant’anni di disuguaglianze negli

USA hanno provocato la crisi subprime.

Siamo dentro la controrivoluzione da

tempo, e il neoliberalismo è stato pensato

così: come rottura del compromesso

storico. Comincia lì il processo di

smantellamento dello stato sociale. Trump

avviene nel post 2008, quando questo

meccanismo     della    disuguaglianza    ha



creato le condizioni per la crisi del 2008

(da cui non siamo mai usciti), c’è un

ulteriore passaggio della strategia

capitalistica, perché gli USA si trovano in

una situazione di perdita, in una economia

in fallimento, una enorme bolla finanziaria

che prima o poi dovrà scoppiare. Questa è

la realtà degli Stati Uniti: Trump arriva in

un momento in cui questa cosa è evidente,

l’economia in fallimento. Dunque si trova

nella situazione di minacciare e agitarsi,

minacciare, imporre dazi, di cercare

politicamente di recuperare quello che

non riescono a fare economicamente. A

mio parere non ci riusciranno. Ma questo,

come diceva oggi Michael, sarà peggio

ancora, porterà ad un incredibile livello di

violenza. Trump aveva già fatto un

tentativo nel primo mandato, ma tutti i

punti del suo programma erano falliti: ci

riuscirà adesso? Io ho molti dubbi, ma se

non ci riuscirà dovremo aspettarci che non

si fermi alle minacce verbali, e a quel

punto il livello di violenza salirà.

Sandro Mezzadra. Io sono d’accordo con

quanto si diceva. Ed è vero che dal ’71 noi

viviamo un’epoca di controrivoluzione, in

cui ci sono stati anche momenti di grande

mobilitazione in molte parti del mondo.

Non dimentichiamo che il secondo

decennio di questo secolo, secondo molti,

è stato il decennio caratterizzato dalle più

grandi mobilitazioni sociali a livello globale

della storia moderna. Pensiamo all’Egitto,

alla Spagna, agli Stati Uniti, a Hong Kong,

al Brasile, alla Turchia, al Libano, alla Cina,

alla Thailandia. Ci sono lavori molto

interessanti che ricostruiscono le lotte di

quel decennio, e probabilmente il

concetto di controrivoluzione assume un

significato più preciso se analizzato sullo

sfondo  di  quelle  lotte  e  della  sconfitta o

101

del fallimento di quelle lotte stesse.

Rimane il fatto che la disuguaglianza è

sempre più naturalizzata: da questo punto

di vista, bisogna prendere sempre più

seriamente il fatto che l’alleanza con Musk

e con la Silicon Valley segni una differenza

qualitativa del secondo mandato di Trump

rispetto al primo. Se prendete Steve

Bannon, l’ideologo del primo Trump, sta

sparando a zero contro Musk, sostenendo

che Trump è stato corrotto dall’alleanza

con Musk e la Silicon Valley. Ma questa

alleanza porta anche ad una

naturalizzazione della disuguaglianza. Se si

leggono le cose più interessanti che sono

state scritte ultimamente sui nuovi

fascismi, vengono sempre messe in

evidenza due cose che appartenevano ai

fascismi storici e che non troviamo nei

tardi fascismi: una narrazione utopica (che

c’era nel fascismo storico) e l’idea di un

sistema corporativo, di mediazione sociale

e riduzione delle disuguaglianze all’interno

del corpo della nazione. Questa cosa era

nei movimenti fascisti, non solo nei regimi:

se si pensa al movimento che sostiene

Trump, che è fatto anche da gente che sta

“in basso” nelle gerarchie sociali, non ha

questo tipo di immaginario.

Giustamente si metteva questa questione

in relazione con i poli: bisognerebbe farsi

qualche domanda su quello che si candida

ad essere un polo piuttosto importante, la

Cina. In Cina negli ultimi trent’anni

centinaia di milioni di cinesi sono usciti

dalla povertà: questo è un dato statistico

impossibile da smentire. Lì, rispetto alla

questione della disuguaglianza – che pure

è violentissima in Cina – c’è un

atteggiamento diverso. 



Introduzione. Partiamo dalla

presentazione dell’idea che sta dietro la

costruzione di questo ciclo di seminari, e

quindi la necessità di attraversare

numerosi luoghi della nostra città con

diversi dibattiti svolti con l’obiettivo di

riflettere sulla congiuntura di guerra in

cui siamo inserite, ogni volta partendo da

un aspetto differente. Oggi [21 febbraio

2025, ndr] siamo al terzo momento di una

due giorni che abbiamo chiamato Perché

la guerra? e che ha visto due momenti di

discussione ieri ad Ex Centrale in cui ci

siamo interrogate da un lato sulle

transizioni egemoniche e la fine

dell’egemonia statunitense, per poi

riflettere invece sugli imperialismi oggi.La 

tavola rotonda di oggi si pone invece

l’obiettivo di riflettere sui movimenti

sociali nella congiuntura di guerra, a

partire dagli interventi di Giso Amendola,

Carlotta Cossutta, Michele Lancione e

Maddalena Fragnito, che ringraziamo

moltissimo per essere qui oggi.

Abbiamo pensato questo momento in

maniera il più possibile dinamica,

partendo con delle domande per avviare

la discussione con un paio di giri di

contributi da parte degli ospiti per poi

aprire il dibattito e continuare la

riflessione collettiva che stiamo

costruendo all’interno di questo

seminario.

    Parto   immediatamente  con  le   prime

C
A

P
I

T
O

L
O

 
7C

A
P

I
T

O
L

O
 

7

102

Tavola rotonda: Movimenti sociali nella
congiuntura bellica

Egemonie ,  imperia l i smi ,  economie  e  moviment i  -  Parte  I I I
21  f ebbra io  2025

Giso  Amendo la ,  Car lo t ta  Cossut ta ,  
Maddalena  Fragni to ,  Miche l e  Lanc ione



domande, che nascono dal fatto che in

questi anni abbiamo assistito e

partecipato a movimenti sociali

transnazionali, che ci  hanno spinte a

sollevare interrogativi e domande, penso

ad esempio al movimento ecologista –

con Fridays For Future, che per molte

studentesse che attraversano quest’aula

quotidianamente [Aula Roveri in via

Zamboni 38, ndr] è stato un primo

momento di soggettivazione politica –,

che negli anni si è dato poi anche una

pluralità di linguaggi e pratiche. Penso

poi al movimento transfemminista, che

con Non Una Di Meno ha riempito le

strade di maree di corpi, ed è stato in

grado di porre dei temi, delle pratiche e

un linguaggio fondamentale nei processi

di soggettivazione di molte. Penso anche

al movimento delle acampade

studentesche per la Palestina, che

abbiamo attraversato nella scorsa

primavera [del 2024, ndr] e ha saputo

essere capillare in tante università

inserendosi in un movimento globale, più

ampio, che chiedeva lo stop al genocidio.

Ci sono tantissime cose che si potrebbero

citare avvenute in questi anni, dai

movimenti no border, ai picchetti della

logistica, alle occupazioni delle scuole, ai

movimenti di lotta per la casa, alle tante

lotte che ci sono state all’interno dei nostri

territori. Ma oggi ci dobbiamo porre alcuni

interrogativi, anche legati al contesto

bellico in cui siamo immerse: in questa

pluralità di lotte, come queste diverse

lotte possono mantenere le proprie

specif icità e al contempo riuscire a

convergere tra loro creando processualità

di mobilitazione. Anche a Bologna

abbiamo sperimentato molti momenti di

convergenza, ma la domanda rimane

aperta.  E  oltre  a  questo:  come  i   diversi
103

movimenti sociali si inseriscono nella

congiuntura di guerra e come possono

interagire con le necessità che ci detta

questo presente?

Giso Amendola. Probabilmente quando è

stato immaginato questo momento, la

costellazione che avevamo davanti era

piuttosto differente da quella attuale,

nonostante fosse immaginabile. Ma certo,

riprendere questa discussione con il ciclo

reazionario realizzato in America, con il

ritorno di Trump, è anche una occasione,

forse, per provare ad uscire dallo shock

dispotico che ci ha naturalmente prese:

non che fosse prevedibile, ma il fatto che ci

siano i nazisti in America sconvolge, ma

abbiamo bisogno di riprenderci. 

   Proporrei una prima traccia di riflessione

riprendendo il senso di questi seminari per

come sono stati articolati e per come si

sono intrecciati con altre occasioni di

dibattito. Parlo dell’ipotesi del “regime di

guerra”: ci troviamo confrontati non solo e

non tanto con la guerra come conflitto

dispiegato tra blocchi e tra Stati, che

prende tutto lo spazio geopolitico che

abbiamo davanti, ma con il fatto che in

qualche modo la guerra sia performativa

degli spazi stessi. L’ipotesi del regime di

guerra ha come conseguenza e portato

l’idea di pensare i blocchi che abbiamo

davanti non come dei dati, dei blocchi

prodotti, ma come dei processi in divenire,

delle scatole entro cui si può andare a

guardare la ragione processuale, il

movimento interno, e pensare alla guerra

come quella serie di pratiche che tendono

ad inserirsi sulla costruzione dei blocchi, a

chiuderli, aprirli, ricodificarli. Un approccio

di questo genere si è incrociato poi, nella

riflessione nostra, con la sottoipotesi che la

congiuntura    di    guerra    che     abbiamo



attraversato sia interpretabile come

ricodificazione del mondo in risposta

all’avanzare della centralità e di tutta

l’evidenza della centralità della

riproduzione sociale contro le gerarchie

tradizionali tra produzione, circolazione e

riproduzione che maneggiavamo. In

qualche modo il regime di guerra produce

e riproduce dei blocchi che rispondono a

quella che abbiamo definito policrisi, letta

come l’impatto – dalla pandemia in poi –

della centralità della riproduzione sociale.

Se questa è l’ipotesi, questa fase del

regime reazionario va letta come un

tentativo di riproduzione di un blocco

reazionario all’altezza di questa crisi, che

incrocia e mette in qualche modo  in crisi

le geografie geopolitiche tradizionali. Cosa

intendo? La crisi e il ciclo reazionario

producono un blocco reazionario che non

incrocia più quelle geografie abituali:

“euroatlantismo” evidentemente diventa

una parola in crisi, inservibile. Ma questo

perché la ridefinizione del blocco

reazionario cambia il senso politico della

geografia euroatlantica: mentre

l’euroatlantismo teneva insieme la terra dei

diritti, il racconto liberal con le tensioni

nazionaliste, ultra-conservatrici, che hanno

sempre fatto sì che nel blocco

euroatlantico ci fossero diverse anime, il

regime di guerra riproduce l’Occidente

non più come Occidente atlantico ma

come spazio di crociata e rifondazione

reazionaria dei valori dell’Occidente

all’interno del conflitto di civiltà. Ciò

significa che il regime di guerra agisce

anche continuamente come rifondazione

di questo spazio, lasciando senza parola i

liberal – oramai privi della cornice

geografica solita, in cui il discorso liberale

poteva trovare una sua geografia, perché

quello      spazio      diventa       spazio      di

104

rifondazione reazionaria. Nello spazio della

rifondazione reazionaria il regime di guerra

investe la costruzione delle soggettività

come momento di reazione – e di reazione

sullo stesso piano – al riemergere della

riproduzione sociale. È un vero e proprio

lavoro di costruzione delle soggettività che

il regime reazionario impone. In questo

senso a me pare che il nostro problema sia

mettere insieme il tipo di movimenti che

sono nati nella riproduzione sociale e che

si citavano prima, quelli in cui abbiamo

lavorato nel ciclo in cui la policrisi li faceva

emergere (Ni Una Menos, Black Lives

Matter, il movimento iraniano, eccetera),

tutti i movimenti che abbiamo letto – dalla

metà degli anni ’10 in poi – come

espressione di questa centralità della

riproduzione sociale. Dobbiamo capire

come impattano questo attacco

reazionario alla produzione di soggettività.

Il ché significa che in qualche modo c’è un

livello che entra nella costruzione

soggettiva, che fa sì che quella risposta alla

riproduzione sociale diventi una

ricostruzione soggettiva, una risposta

reazionaria all’esaurirsi di certe gerarchie

sociali, che non invade però solo il campo

della circolazione di produzione ma

interviene nella stessa costruzione delle

dinamiche della costruzione della

soggettività. Per dirla con il linguaggio

ereditato da Guattari e Deleuze, si tratta di

scendere – come sta facendo il ciclo

reazionario – nel laboratorio dei

microfascismi, della costruzione delle

identità personali e delle soggettività

personali. Questi due livelli, da un lato i

movimenti complessivi sulla riproduzione

sociale e dall’altro lato la presa diretta

delle soggettività, creano un campo di

tensione che non è politicamente

facilmente  governabile.  Penso  a due testi



recentemente tradotti che mi hanno fatto

riflettere su queste due linee che

difficilmente si incrociano ma che

compongono il campo della situazione

attuale: da un lato penso all’analisi, di

stampo à la Guattari, sulla ricostruzione di

pratiche microfasciste e delle estreme

destre americane come ricostruzione di un

campo di soggettività reazionarie allevate

dentro e fuori la rete come momento di

ricostruzione delle soggettivazioni;

dall’altro lato il libro di Jäger sulla

“iperpolitica”. La mia impressione è che

davanti a questo assalto diretto alla

costruzione delle soggettività, la risposta

dei movimenti sulla riproduzione sociale

da un lato tenda a radicalizzarsi – non a

depoliticizzarsi, non siamo più davanti al

quadro liberal della depoliticizzazione –, le

pratiche tendono a radicalizzarsi (proprio

perché vengono affrontate nella

costruzione stessa della soggettività);

dall’altro lato questa radicalizzazione non

incontra forme organizzative e di

sedimentazione all’altezza della forza della

radicalizzazione.

Dunque adesso abbiamo una situazione di

choc, dove da un lato ci sono movimenti

che spingono in prima linea

(transfemminismi, movimenti ecologisti,

tutto l’ambito di quei movimenti che

abbiamo inseguito negli anni ‘10), ma

questa carica di iper-investimento

soggettivo non trova pratiche di

sedimentazione. Ho l’impressione che la

sfida organizzativa che ci troviamo davanti

sia quella di rispondere a un ciclo

reazionario che estremizza il dato

soggettivo e della costruzione di

soggettività, contro a delle formule

organizzative che non hanno ancora fino in

fondo fatto il punto sulla radicalità di

questo     impatto     reazionario.     Dunque

105

possono produrre quella tensione classica

che si ha nei momenti di choc tra

“marginalismo” ed “estremismo”, tra la

sensazione di inutilità e la ricerca di una

alternativa marginale. Questo incrocio tra

dimensioni micro-soggettive e

microfasciste (che non significa parlare di

dimensioni che non hanno un impatto

sulla formazione geopolitica, ma che si

trovano alla radice della formazione dei

blocchi), e tendenza ad una

“politicizzazione senza politica”, senza

sedimentazione di questa risposta delle

soggettività, credo sia un incrocio su cui

cominciare a riflettere.

Maddalena Fragnito. Provo ad aggiungere

alcuni limiti, per poi evidenziare magari

nel secondo giro alcune pratiche e

questioni che stanno producendo uno

scarto all’interno dei movimenti. Io parto

da un posizionamento situato, parlo di

alcune delle pratiche dei movimenti citati

in entrata, che si sono sviluppate negli

ultimi 10-15 anni in Italia, quindi in Europa,

quindi in Occidente. Proprio in questi

ultimi giorni, si trovano ad attraversare un

terreno molto mobile. Anche se abbiamo,

credo, tutti gli strumenti per comprendere

la genealogia di questo terremoto,

abbiamo tutti gli elementi per capire le

linee di continuità tra i Chicago boys e i

Musk boys, e tutti gli altri boys, passando

per le loro pornografie fasciste, dal Cile

all’Indonesia, fino all’Iraq… Credo che il

primo limite sia proprio nella guerra stessa:

nel fatto che non l’abbiamo tematizzata in

questi anni, non l’abbiamo vista arrivare

anche se era dietro l’angolo. In questo

senso ringrazio questo ciclo di seminari

per averci portate a ragionarne insieme di

nuovo. Penso ad una immagine che è

circolata molto sui social negli ultimi anni



e che secondo me illustra bene questa

amnesia: immagine di una ragazza bianca

seduta sul treno che scrolla allegramente il

cellulare, mentre fuori dal treno vediamo

fuoco e fiamme. Questa immagine, che

entra in una lunga serie di immagini –

quella più famosa, e reale, che ci mostra

tre giocatori di golf che effettivamente

giocano a golf con la foresta californiana

alle spalle – ci racconta dell’indifferenza di

alcuni settori della popolazione nei

confronti del caos, della guerra, eccetera…

Ma quello che poi scopriamo, è che lì

dentro ci siamo  anche noi: ad alcune

latitudini abbiamo perso la “capacità di

vedere nel buio”, o addirittura abbiamo un

po’ pensato di non fare parte di quel

mondo in fiamme e in rovina, lì appena

fuori dal finestrino, forse sentendoci

“protette” dall’ordine e dalla “pace”

europea post Seconda Guerra Mondiale.

Questa posizione privilegiata che adesso

sta scadendo, ha fatto sì che negli ultimi

vent’anni noi come movimenti in

Occidente abbiamo relegato e messo al

secondo piano l’analisi sulla guerra.

Abbiamo però lavorato moltissimo sulla

violenza – sessista, razzista, ambientale –

abbiamo ridisegnato il dibattito pubblico

(e penso a Cecchettin che parla di

patriarcato in televisione, penso alla

capacità che abbiamo avuto in questi anni

di veicolare il nesso tra giustizia

ambientale e giustizia sociale nel dibattito

pubblico… Eppure, abbiamo un po’

trascurato questo legame tra violenza e

guerra, dimenticando quanto la violenza

sia l’individuazione della guerra, e quanto

la guerra sia elemento strutturale del

capitalismo imperialista. Questa presunta

stabilità, la convinzione che la guerra non

ci avrebbe toccate, ci ha fatto perdere di

vista  le  condizioni  materiali  della   nostra

106

stabilità, abbiamo un po’ dimenticato,

come scrive Lazzarato, l’identità tra

produzione e distruzione; o come scrive in

modo molto lucido Ali Kadri, che il

capitalismo è accumulation of waste, fa

profitto sulla distruzione, fa soldi sulla

morte. E questo è un tema che pensatori e

pensatrici non bianche hanno messo

molto al centro: penso a Ruth Gilmore,

Achille Mbembe… Hanno continuato a

parlare di come la distruzione dei territori

e la morte precoce sia surplus value.

Hanno continuato a fare luce sul fatto che

il sistema biopolitico di regolamentazione

della vita di alcuni (noi) dipenda da un

sistema necropolitico che prevede la

morte di altri (non-noi, per ora). 

Questa rimozione è impraticabile oggi: la

guerra è evidente, non solo perché come

nel caso dell’Ucraina è al centro di quello

che abbiamo definito “Impero”, ma anche

perché, come nel caso del genocidio

palestinese, tocca il futuro del sistema

mondiale, e ne scuote potentemente

l’ordine, svelando molte delle mistificazioni

attraverso le quali l’Occidente si è costruito

post-guerra. Partendo da questo limite, in

tema di convergenze credo che si debba

dire che non esiste rivoluzione senza

interrogare il monopolio occidentale sulla

possibilità di vita… si tratta dunque di

ripensare l’azione politica mettendo al

centro questo monopolio, sapendo che in

modo sempre più violento da qui in avanti

questo stesso monopolio sarà il motore

della guerra che si avvicina. In altre parole,

è urgente aprire dibattiti sul ruolo della

guerra nel capitalismo perché, come dice

Noura Erakat (palestinese), “boomerang is

coming back home”. 

    Faccio solo un breve cenno al secondo

limite che vedo, ovviamente legato al

precedente,  e  che  si  traduce  nel  fatto di



essere impreparate sul piano strategico e

organizzativo a fronte dell’asse, di cui

parlava Giso, dei nuovi imperialismi e della

crescita dell’ultra-destra globale. Ma

soprattutto, a mio avviso, siamo rimaste

indietro sul tema del linguaggio: non solo

nell’analisi ma nell’uso del linguaggio

come strumento di lotta, come arma di

produzione di immaginari alternativi da

una parte e di sovversione dall’altra.

Dunque a mio avviso mancano oggi lotte

adeguate alla situazione gravissima che

abbiamo davanti, perché mancano le

parole per attivarle. Insisto su questo tema

del linguaggio perché la guerra è

innanzitutto una guerra culturale: se

pensiamo agli ultimi conflitti, vediamo

come siano stati legittimati attraverso una

precisa scelta del linguaggio, con parole

proibite – ad esempio “resistenza armata” e

“islam” – e parole imposte fino alla nausea –

“antisemitismo”, “autodifesa”, “pace

armata”. Ma penso anche all’uso del

linguaggio come produzione e

moltiplicazione di caos e destabilizzazione:

in questo Trump e Musk sono perfetti

interpreti, ma non i primi. Quindi occupare

il campo del linguaggio è l’arma più

affilata che esiste oggi per legittimare o

meno questo regime di guerra, e Israele lo

dimostra: oggi dire che Israele è uno stato

criminale è criminalizzato. 

    Per andare in chiusura, credo che per

riprendersi il linguaggio ci siano un paio di

cose da fare. Da una parte, ascoltare quello

che non abbiamo ascoltato; dall’altra

sovvertire con il linguaggio l’ordine del

discorso. Sul primo punto, la nostra

posizione privilegiata di distanza dalla

guerra, ci ha talvolta fatto dimenticare

alcune cose che abbiamo. Facciamo un

piccolo esempio pratico: per anni abbiamo

criticato l’universalismo  delle  istituzioni,  il

107

falso universalismo, senza cogliere però

che ciò che andava distrutto non fosse

tanto l’universalismo ma il suo monopolio.

Oggi mi viene da dire però che la presa di

parola di paesi del Sud globale proprio

all’interno di queste istituzioni – l’ONU, la

Corte di Giustizia – ci sta dimostrando che

queste istituzioni vanno occupate e

riabilitate: questo non mi pare riformismo,

quanto piuttosto una sfida, partire dai

limiti attuativi e selettivi (razzisti) di queste

istituzioni, per riattivare la premessa

originale e mancata. Di nuovo, si tratta di

una battaglia sul piano dell’immaginario e

del linguaggio, che ci chiede di superare il

linguaggio paralizzante dello scandalo, di

smettere di fossilizzare il linguaggio nella

sola funzione critica ma andare con il

linguaggio stesso all’attacco. Non è un caso

che Trump, appena salito, abbia punito il

Sudafrica. 

Questo discorso, calandolo sul contesto

locale italiano, possiamo farlo allo stesso

modo sul servizio pubblico, in particolare

nel post-pandemia: abbiamo espresso una

incapacità di difenderlo e pensarlo come

bene comune. Riprendersi il linguaggio

significa anche usarlo per sovvertire

l’ordine che legittima la guerra, la

militarizzazione della vita e delle

istituzioni, il classismo, il sessismo, il

razzismo, che ovviamente si gonfiano

nell’accompagnare il regime di guerra che

stiamo analizzando. Forse quello che

voglio dire non piacerà a tutti, ma la dirò

comunque: quando le giovani compagne

palestinesi si auto-definiscono le teppiste

di Allah, quando i movimenti chiamano le

loro assemblee la galassia di Hamas,

mimando i ridicoli titoli usciti su

Repubblica dopo il 5 ottobre, non fanno

che svelare il disciplinamento culturale

che la guerra sta mettendo in campo e che



ci sta mettendo in testa. Detonano il

linguaggio dell’oppressore, come hanno

fatto tutti i movimenti: lo hanno fatto i

movimenti femministi, i movimenti black,

il femminismo queer… Riappropriarsi delle

parole per rompere quell’ordine del

discorso: l’ordine del discorso del

binarismo tra buoni e cattivi, della

necessità di invadere, della vittimizzazione,

del salvataggio delle donne… 

Chiudo dicendo che forse quest’anno un

limite che ho visto, soprattutto ma non

solo nel contesto palestinese, è il fatto di

essersi focalizzati su una critica al

campismo, in questo caso è stato

completamente fuori fuoco e ci ha

immobilizzate. Se vogliamo chiederci

come diversi movimenti sociali si

inseriscono nella congiuntura e possono

interagire, io spero che torniamo tutte ad

esagerare con il linguaggio, senza moralità,

per riprendersi una possibilità

rivoluzionaria che di certo non si faccia

problemi su che parole si possono o non si

possono dire al padrone, e dunque in

questo caso al disciplinamento del

linguaggio che subiamo tramite i media e

una censura ferocissima che subiamo nelle

università, nei centri culturali e via

discorrendo.

Michele Lancione. Io inizio dicendo una

cosa che non mi aspettavo di dire, ma

sono stato sollecitato dall’intervento di

Maddalena, che ha ricordato questa bella

metafora del boomerang, che esce di casa

solo per poi ritornarci: questi boomerang

sono tanti, e forse non sono mai usciti da

casa, ci sono sempre rimasti. Ci sono stati

tanti boomerang a casa, e quando parlo di

casa parlo di Occidente. Questo si

riallaccia alle ultime cose che venivano

dette sul linguaggio.   Non   a   caso  Trump

108

attacca come prima cosa il Sudafrica, ma

come primissima attacca il linguaggio

generativo di un altro modo di pensare,

non binario, a noi. Questo Trump lo fa

perché ha bisogno di riaffermare una

visione del mondo che vuole utilizzare

quel boomerang come un modo di creare

un senso di abitare, che non è soltanto

esclusivo – non si tratta solo di mettere

l’altro alla porta – ma è costituivo

dell’identità di quello che vuole mettere

l’altro alla porta: ha bisogno di costruire

questo altro, di negare la possibilità di

inclusione, per poterti dire “uomo”. Questo

è fondamentale nella costituzione del

modo di abitare che abbiamo in

Occidente in questo momento. E non a

caso, il nuovo fascismo questo fa, ha

bisogno della costruzione continua

dell’altro per potersi dire al mondo. 

Vorrei tornare alla domanda posta sui

movimenti; anche io parlo in maniera

situata, parlo da Torino, parlo a partire da

una serie di attività svolte con vari corpi

studenteschi della città ormai da molti

anni, soprattutto in lotta con l’istituzione in

cui lavoro, che mi paga il salario ma non

mi ha comprato. Da molti anni, con il

corpo studentesco torinese combattiamo

contro la crescente militarizzazione delle

nostre università. Una cosa che ho notato

negli ultimi quattro anni è che ci sia stata

una grandissima cesura con il Covid:

questo ha creato un momento in cui c’è

stata una forte cesura, si è rotta una

trasmissione di saperi legati alla resistenza

e all’occupazione di spazi, e si è rotta

principalmente perché quegli spazi ci

sono stati tolti. Con gli ultimi anni, in

particolare con l’avvento del genocidio

palestinese, si è ricostituita una pratica di

sapere occupare, di ricreare una presenza

all’interno  dell’università  che  sia  politica. 



Questa è stata una cosa molto importante,

ma quello che vorrei sottolineare è che

almeno nell’esperienza torinese questo

“rioccuparsi” dello spazio, riapprenderlo,

farlo proprio, non ha tenuto la prospettiva

della guerra al centro. La prospettiva è

stata quella anticoloniale, antirazzista,

antisionista, e ovviamente tutte queste

cose sono fondamentali: la questione della

guerra però in qualche modo, almeno nei

dibattiti cui ho partecipato, è stata

annunciata, nominata, utilizzata come

catalizzatore di discorsi, ma non è stata

spacchettata per generare un linguaggio

che ci consenta di comprenderla, questa

guerra. Tutto questo è stato un problema:

non ci permette di arrivare a fondo sulla

congiuntura attuale. Noi viviamo in questo

momento una congiuntura in cui vediamo

che soltanto alcuni gruppi sociali sono in

grado di rinnovare il proprio linguaggio di

resistenza attraverso un discorso sulla

guerra. Questi gruppi non sono

sicuramente gli accademici, e non credo

sano neanche studenti e studentesse, il

corpo studentesco. Io ho avuto per fortuna

modo di partecipare a diverse assemblee

negli ultimi anni con lavoratori e lavoratrici

portuali e della logistica, che sono riusciti –

e faccio come esempio i CALP di Genova,

anche con tutti i limiti di quella

esperienza, o anche lavoratori e lavoratrici

GLS in mobilitazione che negli scorsi giorni

ho incontrato a Napoli – a dare una lettura

della guerra molto centrale. Non è letta

soltanto nei termini di “siamo in guerra e

dunque combattiamo contro il

militarismo”: la guerra diventa centrale

perché essa è funzionale al lavoro e al tipo

di lavoro che viene svolto. Questa cosa

chiaramente non è legata solo ai portuali

ma anche agli accademici, ma noi quel

tipo  di  ragionamento  lì  non  lo  abbiamo

109

fatto e non lo abbiamo fatto attraverso la

guerra: non ci siamo chieste fino in fondo e

abbastanza quanto nella congiuntura

attuale la guerra stia radicalmente

modificando il presente e accelerando

delle cose che c’erano anche prima.

Ovviamente l’aziendalismo dell’università e

soprattutto una concezione di ciò che

significa stare all’interno dell’università

sono i temi a cui faccio più riferimento:

parlo di accelerazione nella continua

svendita dell’università come prestatore di

servizi verso il complesso militare e

industriale.

    La domanda che io voglio farmi, essendo

situato all’interno dell’università, è perché

noi non siamo riusciti a fare della guerra

una questione di classe? Questa è la

domanda che mi faccio quando ascolto

lavoratori e lavoratrici del CALP di Genova o

i lavoratori e le lavoratrici della logistica in

sciopero dentro GLS. Perché in università

questa cosa non è stata fatta? Quando

parliamo di militarizzazione  nell’università,

possiamo costruire momenti di crescita

molto importanti se affrontiamo la

questione nei termini della decolonialità,

del femminismo, e queste cose vanno

tirate dentro, ma non siamo in grado di

riportare al nostro lavoro questa cosa? Non

riusciamo a riportare la riflessione al fatto

che siamo funzionali a quel comparto

militare e industriale che tutte conosciamo

e che non solo crea e genera nuove

soggettività come ricordava Giso ma

soprattutto fa parte della nostra

riproduzione in quanto esseri sociali e

corpi viventi. Questa per me è una

problematica che in questo momento, sia

dal lato del corpo accademico che dal lato

del corpo studentesco, non è stata

sufficientemente discussa. Oggi possiamo

parlare anche di questo.



Carlotta Cossutta. Sono già state dette

molte cose, quindi riformulerò

parzialmente quello che desideravo dire.

Parto da due problemi, ma anche due

possibilità, che sono un po’ sotto traccia

rispetto a quanto ci stiamo dicendo: la

difficoltà di costruire e ricostruire,

ripraticare e reimmaginare delle forme di

universalismo e internazionalismo. Uso

volontariamente la parola internazio-

nalismo nonostante sia oramai un può

desueta nei termini dei movimenti

transnazionali e delle situazioni globali,

poiché credo che nella dimensione

dell’internazionalismo ci fosse capacità di

leggere la frattura di classe oltre i confini

degli Stati nazione in un modo che

abbiamo perso per strada nel corso del

tempo. Vorrei partire dalla questione

dell’universalismo, che nella domanda

iniziale rispetto alle convergenze mi

sembra sollevi dei nodi problematici.

Come veniva detto molto bene da

Maddalena prima, abbiamo passato molto

tempo a criticare (giustamente) le forme di

universalismo, di neutri universali, di

omogeneità e coesione di cui non si

vedevano le linee gerarchiche; forse però

facciamo più fatica ad immaginare forme

di universalismo che sappiano tenere

insieme delle differenze, e su questo forse

non abbiamo ancora trovato una forma di

risposta. Questo anche a partire dal dato

che in qualche modo la reazione invece ci

riesce benissimo. Ma c’è un altro dato da

tenere insieme, e cioè che la reazione ci

riesce benissimo senza riproporre un

universalismo ingenuo e ugualmente

neutro rispetto al punto di partenza.

Partendo dal mio posizionamento nei

movimenti transfemministi – e uso questa

come lente ma se ne potrebbero utilizzare

molte    altre   –   la    reazione    fascista    e

110

autoritaria che ci troviamo di fronte ha

fatto sua la nozione femminista della

centralità della riproduzione, e anche (nel

contesto di guerra) della centralità di

distruzione e riproduzione. In un contesto

di necessaria morte e riproduzione, è

altrettanto necessario che ci sia qualcuna

che a quei danni ripara. E infatti lo

abbiamo già detto, l’attacco immediato di

Trump contro il linguaggio inclusivo, non è

– come vogliono alcune letture anche

“dalla nostra parte” – una critica

all’eccessiva concentrazione degli ultimi

anni sul tema del linguaggio perdendo la

centralità della classe e dei movimenti, ma

questa centralità del linguaggio è legata al

fatto che lì dentro c’è il nesso di una

centralità di produzione, riproduzione e

contesto globale. Non è un caso che

l’ulteriore passaggio di Trump sia stato

quello, proprio attraverso il linguaggio, di

ricordarci che una donna è una “femmina

umana adulta”, eccetera. Questo perché

per me è interessante? Per due ragioni: la

prima è che riproduce una

naturalizzazione e una biologizzazione

delle gerarchie, e questo avviene davvero a

partire da un contesto di guerra in cui

rinsaldare i confini – e anche i confini

identitari – è fondamentale e necessario,

riproporre una ideologia di sfere separate

di ottocentesca memoria torna

fondamentale, ricostruendo uno spazio di

sicurezza all’interno delle nostre case che

possiamo difendere da tutti i boomerang

grazie alle cure di una madre amorevole.

Quello di cui ho appena parlato è proprio

afferente alla sfera di naturalizzazione.

Dall’altro lato, questo si salda

perfettamente anche con una parte di

discorsi femministi in azione negli ultimi

anni: ci tengo a chiamarli femministi

perché c’è gioco troppo facile a dire che le



posizioni che affermano che “donna si

nasce” non sono femministe, perché

invece sono dentro un discorso – e questo

mi sembra interessante – per il quale

siamo fuori da ogni logica liberale di

omonazionalismo e femonazionalismo,

non c’è più bisogno di questa dimensione

perché anche alcune istanze che si

presentano come progressiste e

trasformative stanno dentro lo stesso

contesto di rafforzamento delle identità, di

identità naturali e incontrovertibili che

danno luogo a gerarchie altrettanto

naturali e incontrovertibili. In questo senso,

e poi vado verso la conclusione, davvero la

sfida che ci si pone è duplice: mantenere

uno sguardo sul mondo ma interrogarci

anche sulla produzione di soggettività,

perché anche su questo terreno

intervengono e agiscono le spinte

reazionarie. Questo va fatto a partire anche

da un dato – che ci insegnano molti

movimenti, in primo luogo quelli delle

femministe black – per cui nessuna si

radicalizza combattendo le battaglie degli

altri: questo ci serve tenerlo a mente per

immaginare un universalismo in cui

davvero ognuna possa partire da sé, e non

combattere delle battaglie altrui – questa

considerazione sembra allontanarsi dal

tema della convergenza ma in realtà ci

ritorna, immaginando convergenze che

non pensino soggetti già in partenza

uguali, già mossi dalle stesse forme di

bisogno e desiderio. E in secondo luogo, è

necessario partire dal fatto che se noi

siamo qui – oggi a Bologna – non possiamo

pensare di agire solo forme di supporto e

solidarietà – pur fondamentali, doverose, e

non sufficienti nei termini in cui lo

facciamo ad ora – ma anche saper mettere

in discussione gli ingranaggi della

macchina qui  e  ora.  Su  questo  mi  torna

111

molto quanto diceva Michele rispetto ai

nostri luoghi di lavoro: io vedo, nei contesti

politici che mi capita di attraversare, un

sempre maggiore scollamento tra la

pratica politica e la pratica di vita, proprio

dove le pratiche politiche investono i

contesti di vita. Faccio un brevissimo

esempio prima di concludere: quando c’è

stata l’accampata per la Palestina a Milano

la scorsa primavera io stavo facendo il mio

corso – con una bellissima classe di

studenti di magistrale – e ho espresso alle

mie studenti la mia difficoltà di fare

lezione in aula parlando di Judith Butler

mentre fuori c’era gente in accampata, e

dunque abbiamo collettivamente deciso

di andare a fare lezione in piazza. Ho preso

un richiamo disciplinare per questo – ma

qua già si parla di un’altra vicenda – ma il

mio problema è che sono stata l’unica,

all’interno di tutta l’Università Statale di

Milano, a pensare che non fosse solo

doveroso andare a portare solidarietà

all’accampata studentesca (come

pochissimi altri docenti hanno fatto), ma

anche provare a interrompere la

quotidianità delle nostre vite e delle nostre

lezioni. Su questo, su come interrompere

le macchine qui e ora, dai movimenti dei

portuali avremmo moltissimo da imparare

e dovremmo provare a farlo.

Intervento 1. Grazie a tutte per questi

contributi ricchissimi di spunti. Stimolata

da quanto detto, riprenderei quest’ultima

cosa delle accampate studentesche

perché a me personalmente risuona

molto: nella primavera dell’anno scorso,

nelle accampate, avevamo una

sensazione di potenza perché tutte le

studenti del mondo stavano facendo

questa cosa. Mesi dopo, ci interroghiamo

ora sul passaggio dopo le accampate: lì ci



rendevamo conto di quanto il sistema di

cui stiamo parlando si materializzi nella

nostra quotidianità, ma ci siamo anche

trovate a chiederci per quale motivo il

boom legato all’accampata per la

Palestina non sia stato qualcosa che

siamo riuscite a rideclinare sulle nostre

esigenze in termini più complessi. Questa

domanda noi la sentiamo e l’abbiamo

sentita molto: come riuscire ad essere un

inceppo nell’ingranaggio complessivo

delle nostre università? Quindi il secondo

giro di interventi mi piacerebbe partisse

da questo: nello stato attuale dei

movimenti rispetto alla congiuntura di

guerra, su quali indicazioni si potrebbe

lavorare oggi per costruire un orizzonte

comune? Come aprire spazi di tensione e

possibilità partendo da lotte specifiche e

sguardi situati, come individuare nuove

linee di tensione possibile da agire?

Giso Amendola. Io riprendo, per arrivare a

qualche esempio, qualcosa su cui già si

tornava prima citando sia la situazione

internazionale che le sfide e le pratiche

anti-identitarie. È evidente che ci sono

certi temi e certi spazi classicamente anti-

autoritari, che hanno perso

completamente le loro geografie di

riferimento. È un processo, questo, che

dura da anni, ma a questo punto penso

che sia anche geograficamente

conclamato. Qui il discorso della libertà di

espressione chiude ogni spazio di possibile

coincidenza tra pratiche anti-autoritarie e

anti-identitarie e quello spazio che

chiamavamo Occidente. Questo da un lato

è un guaio grosso perché siamo senza

spazio, ma dall’altro permette una

reinvenzione delle pratiche anti-

autoritarie: nel momento in cui le liberali

dicono che senza un punto di vista ancora-

112

to nella realtà biologica la libertà si perde –

che quindi qualsiasi discorso liberale non

può essere altro che reazionario – da un

lato chiudono quello spazio lì, ma dall’altro

lato ci dicono che esiste uno spazio anti-

autoritario sicuramente percorribile

all’attacco delle pratiche neo-autoritarie di

soggettivazione. E questo è un tema, che

però richiede una reinvenzione geografica

in qualche modo, che faccia a meno di

qualsiasi pigro accoppiamento tra spazio

Occidentale e spazio dei diritti. La

questione del diritto globale mi sembra ci

parli di questo; mentre classicamente

contestavamo e criticavamo le

organizzazioni del diritto globale e

internazionale in quanto Occidente, oggi

siamo in uno spazio di ribaltamento dato

dal fatto che hanno cambiato

maggioranza, che le Corti Internazionali

sono a maggioranza attivate dal Sud del

mondo, hanno rotto quel riferimento che

ci faceva accoppiare quelle istituzioni

internazionali e il diritto sovranazionale

all’Occidente. Questo ci dice molto di ciò

che possiamo cominciare a fare: liberare le

pratiche anti-autoritarie dall’involucro

liberal. Nei mesi scorsi questo è stato un

grande limite dei movimenti europei

antifascisti: il movimento tedesco è stato

potente, ma si muove in un limite che lo

confronta con tutta una eredità che

accoppia il discorso liberale a quello anti-

autoritario, rimanendo così chiuso dentro

questo schema. Dunque si aspettano che

la resistenza anti-putiniana e anti-

autoritaria coincida con lo spazio della

NATO, cosa che a questo punto è

completamente impossibile, ma si apre

una strada per allargare le possibilità di un

movimento anti-autoritario, e questo a

patto di riuscire a mettere insieme il lavoro

sulla chiusura identitaria con il lavoro  anti-



autoritario non facendo andare queste due

cose su binari diversi. Da questo punto di

vista la reinvenzione delle pratiche

linguistiche è un passaggio importante,

che dovrebbe tenere insieme la “de-

piattaformizzazione” del fascismo da un

punto di vista linguistico e una

ricircolazione della struttura sociale del

desiderio, in qualche modo. L’analisi e

l’invenzione linguistica possono

permettere di smontare le guerre culturali

così come l’estrema destra le ha costruite,

ma questo deve in qualche modo

incrociare pratiche di re-esistenza,

altrimenti rischia di trattarsi solamente di

un anti-autoritarismo vecchio stampo. Io

vedo in questo quadro delle possibilità: si

tratta un po’ di riprendere quella capacità

di legare il discorso sul controllo sociale,

sullo stato di polizia, sull’intervento anti-

autoritario, con l’irruzione delle

soggettività del discorso anti-coloniale (e

di critica che tematizza la centralità

dell’asse decoloniale), che fu l’asse della

democrazia abolizionista americana. Lì si

mette insieme la critica al controllo sociale

con l’idea che l’abolizionismo della

schiavitù fosse stato soltanto un primo

passo non compiuto e che una

democrazia radicale richiedesse una

emancipazione radicale a partire dalla

favola delle soggettività. Penso che questo

potrebbe immaginare uno spazio che fa

sicuramente dell’antifascismo una

questione, ma che inventi un antifascismo

che non sia più quello, un antifascismo

adeguato all’attacco alle pratiche di

soggettività. La sfera reazionaria è stata

questa: costruzione lenta di una sfera

reazionaria che però è pervenuta a

cominciare dalle organizzazioni delle

micro-reti iper-maschiliste, di una

organizzazione   minuziosa  su  degli  spazi

113

che noi abbiamo colpevolmente trascurato

mettendoli nella “colonnina” delle guerre

culturali. Questo oggi lo possiamo

recuperare. La questione della classe entra

un po’ in questo tema: recuperare quello

che veniva chiamato prima lo “spazio del

lavoro” è possibile soltanto se noi

recuperiamo il fantasma della “Classe” (con

la C maiuscola), della Classe come

“soggetto già performato”, e andiamo a

vedere gli elementi di classe che ci sono

nelle costruzioni di queste reti del nuovo

fascismo, di queste reti micro-fasciste. È

evidente che nella costruzione delle reti

iper-maschiliste c’è, evidentemente, una

“restaurazione di classe”, c’è l’idea che lo

sfruttamento deve seguire nuovamente

quelle gerarchie di genere che erano

saltate. Questa dimensione di classe però

va colta dentro quella dimensione di

ricostruzione della produzione di

soggettività che è quella su cui loro

attaccano. A me pare che uno spazio ci sia,

a partire dalle pratiche anti-autoritarie, per

allargarle o ancora meglio farle coincidere

con la classe in senso largo, questo è lo

spazio che abbiamo davanti adesso. E

abbiamo necessità di sfruttare l’occasione

storica, per quanto maledetta, che uno

spazio né geografico né politico liberale c’è

più, ed è archiviata ogni possibilità di

recupero semplicemente garantista o

semplicemente liberal dello spazio anti-

autoritario.

    Vorrei dire un’ultima cosa, rispetto alla

questione delle pratiche linguistiche: è

vero che è importante esagerare – ed è

evidente che abbiamo un problema di

moderazione in particolare se confrontate

al modo in cui la destra a reinventato le

pratiche linguistiche, e questa

moderazione fa un po’ ridere a fronte di

questo  –  ma  è anche vero che se la prima



rivoluzione è quella contro la grammatica,

noi abbiamo anche il bisogno di

rispondere a quel problema dell’iper-

politicizzazione senza sedimentazione.

Dunque l’invenzione linguistica deve

essere anche capace di sedimentazione

linguistica: “tirare giù” la grammatica per

costruirne un’altra. Questo solleva il

problema della misura, il problema della

frase ben fatta, e sono problemi che ci

dobbiamo porre, si tratta di un

interrogativo che non ha a che fare con la

moderazione ma con l’invenzione

linguistica che queste pratiche, se vogliono

essere non solo resistenza ma anche re-

esistenza si devono porre; altrimenti il

rischio è che nella nostra invenzione

linguistica si senta troppo rumore di

ferraglia. Io oggi non riesco tanto

facilmente a dire “guerra alla guerra”,

perché lì dentro c’è rumore di ferraglia,

non perché questa posizione non sia

sensata: occorre una invenzione linguistica

che abbia al suo interno un elemento di

ricodificazione contro il picco di

ricodificazione che l’estrema destra è

riuscita a mettere in campo.

Maddalena Fragnito. Prima della frase

ben fatta, l’esagerazione linguistica ha lo

scopo di decostruire la propaganda da cui

come Occidentali siamo abbastanza

colpite. Vorrei spezzare una lancia nei

confronti dei movimenti, per dire che

secondo me c’è un aspetto importante

successo in questi anni: riguarda l’avere

individuato la dimensione della policrisi,

dell’intreccio tra crisi ambientale,

democratica, finanziaria, tra cura, salute,

economia, e che queste crisi non sono

eventi separati. Abbiamo capito che

mentre il mondo brucia, la polizia spara e

siamo  tutti in corsa tra un lavoro di merda

114

e l’altro, queste cose sono unite. Questo è

importante perché da una parte ci dice

qualcosa della centralità della

riproduzione sociale, e dall’altra perché

hanno anche preso coscienza di stare

all’interno di un sistema/ordine perverso

che articola in modo reazionario e non

accidentalmente una crisi, che abbiamo

definito come “crisi del sistema mondo”.

Eppure fatichiamo ancora a creare

convergenze, soprattutto a mio parere

nelle pratiche. Io credo che questo

impasse derivi dal fatto di non capire che

questa crisi è duplice: è sia crisi di sistema

e che di mondo – direbbe Gosh. C’è da una

parte la crisi dell’egemonia americana, la

crisi della centralità dell’Occidente – e

quindi di trovarci davanti alla transizione

egemonica di cui stiamo parlando, e su

questo mi pare siamo tutte d’accordo che

sarà segnata da guerre devastanti –, ma

dall’altra parte c’è una crisi degli

immaginari, una incapacità di pensare e

costruire un mondo alternativo a quello

attuale, di pensare ad un mondo oltre la

fine di questo modello di mondo – e

dall’altra parte gli imperialismi si

rafforzano e si rinnovano, diventando

sempre più brutali. Possiamo quindi dire

che siamo davanti ad un impasse, ad una

vera contro-rivoluzione, che è però arrivata

senza una piena rivoluzione: davanti

all’ordine post-Seconda Guerra Mondiale,

alle parole di J.D. Vance a Monaco l’altro

giorno, all’evaporazione di queste

istituzioni internazionali o quantomeno

del loro ruolo, ad un diritto umanitario

internazionale che non è mai esistito ma

che “ci mancherà quando non ci sarà più”,

parafrasando Astra Taylor. Quindi siamo in

un passaggio epocale, eppure, quando

dico “piena rivoluzione”, intendo proprio il

fatto  che in questi ultimi decenni ci siamo



arrivate vicino: le rivoluzioni arabe, Occupy

Wall Street, Black Lives Matter, Non Una Di

Meno, Fridays for Future… ci siamo andate

vicino, abbiamo prodotto degli

smottamenti enormi, ma non abbiamo

vinto. E questi smottamenti sono però alla

base di questa controrivoluzione

fortissima, che arriva proprio da quella

continuità di cui parlavo nell’intervento

prima tra i diversi boys. A mio avviso,

bisognerebbe leggere un po’ anche le

discontinuità: che tipo di imperialismo

produce il rapporto sempre più privilegiato

oggi tra gli Stati, chi sostiene il loro debito,

e le oligarchie. È chiaro che l’imperialismo

mantiene anche degli elementi classici

(appropriazione di terre,  militarizzazione

delle catene di approvvigionamento,

eccetera...) ma presenta anche degli

elementi di novità, questa fusione tra

governo e oligarchia, l’idea che chi ha soldi

può comprare tutto (Gaza come riviera del

Medio Oriente, la Groenlandia...): siamo nel

paradosso dove il re è nudo, ma si è

spogliato da solo. Per aggiungere quindi

un piano di riflessione, mi sembra che

questa discontinuità stia producendo un

imperialismo apocalittico: il mondo è finito

– o comunque appartiene ai prescelti

(chosen people) –, l’imperialismo si muove

sulla narrazione della fine e su questo

modello di mondo-fortezza (che non è

nuovo ma sta diventando sempre più

pungente), governato da gente che gliel’ha

data su, che ci vende piani escapisti da

anni – controllo tecnologico totale, Marte, i

bunker… E fanno questo anche quando

sono al governo. Passiamo dunque ad un

imperialismo di conquista, di distruzione,

ad un imperialismo di fortezza, sempre di

distruzione quindi ma basato sulla

catastrofe. Penso che questa discontinuità

sia  importante  da  leggere e capire anche

115

per immaginare e costruire questo

orizzonte comune di cui parliamo, e una

nuova pratica internazionalista. Io penso

che questa parola sia proprio da rimettere

al centro, a partire da politiche di

liberazione da questo ordine del discorso,

di fronte a questa pornografia fascista della

crudeltà ripartire dal fatto che siamo vive, e

questo i femminismi lo hanno fatto

grandemente in questi anni. Il linguaggio

da affermare è quello della vita, quello

della riproduzione sociale, riaffermando –

come direbbe Rita Segato – contro-

pedagogie della crudeltà. 

    Faccio qualche cenno un po’ più

specifico a partire dalla questione

dell’orizzonte comune che emergeva della

domanda iniziale, e vorrei partire un po’

dalle lotte che si sono date nel campo

della cultura, che sono quelle che ho

attraversato di più e che come artiste e

operatrici culturali abbiamo sentito in

modo molto diretto sulla nostra pelle.

Parto da qui perché in questo ambito mi

pare si siano sviluppate in potenza delle

pratiche capaci di re-esistenza: da una

parte (ma non solo) c’è il tema di riuscire a

tenere insieme organizzazione locale e

organizzazione transnazionale – penso al

fatto che quest’anno, anche abbastanza in

silenzio, abbiamo concluso tutte i nostri

spettacoli in teatri pieni con striscioni per

la Palestina e leggendo comunicati contro

il genocidio, dunque occupando i pubblici,

in connessione con gruppi come ANGA,

che ha chiuso l’apertura del padiglione

israeliano alla Biennale di Venezia lo scorso

anno [2024, ndr], o gruppi transnazionali.

Una cosa che è emersa da questa rete nel

mondo della cultura è il fatto di avere

dovuto rimettere al centro il “boicottaggio

culturale”, che è una pratica abbastanza

complessa: è stato però fatto a partire dalla



convinzione che sottrarsi non crea un

vuoto ma produce un pieno, produce un

discorso, pone delle domande e crea spazi

per nuove soggettività. Si tratta di un

engaging by disengaging, che è stata una

forma di intervento all’interno della

produzione della conoscenza, non solo

una cesura. Per questo, proprio attraverso

questa pratica, si sono costruiti spazi di

rifiuto che hanno indagato le condizioni

materiali del lavoro. Per chi lavoriamo? Chi

paga? Su questo ci sono molte linee di

continuità con quanto veniva detto da

Michele sulle università, perché tra

istituzioni culturali, musei, teatri, gallerie…

si sono organizzate azioni che hanno

smascherato la complicità e le ipocrisie del

settore culturale, che hanno creato delle

intersezioni. Ne racconto una, il caso di

Mask off Maersk, una campagna che ha

denunciato i legami tra la logistica della

guerra (i container che portavano armi in

Israele) e la produzione culturale,

mappando le istituzioni (in particolare

quelle del Nord Europa, a partire dalla

Danimarca) finanziate da Maersk: si faceva

così una doppia campagna, da un lato

connettendosi ai portuali per bloccare il

più possibile le armi, dall’altro lato

invitando gli artisti a scioperare e bloccare

quei musei, quei teatri…

Queste esperienze hanno prodotto una

forma di intersezionalità, si sono accordate

tutte su un unico obiettivo che era quello

di fermare la macchina della guerra: sia la

macchina più materiale (quella logistica)

come anche la macchina più simbolica (la

legittimazione che arriva nell’entangle-

ment, nella convivenza, nei rapporti

finanziari, tra mondo culturale e armi, che

è un rapporto molto forte.

    Come ultima cosa, volevo sollecitare a

partire  da  una  riflessione  nata  in  questo

116

contesto, che propone di rimettere al

centro il boicottaggio come forma di

sciopero, forse anche come unica forma di

sciopero in questo contesto efficace,

all’interno di un settore altamente

precarizzato: ma cosa si intende con

“sciopero”? Si intende come vuoto e rifiuto

che costruisce tempo per pensare

alternative. Non è un caso che, soprattutto

negli ultimi tempi, all’interno di questo

movimento destituente si sta costruendo

un altro tipo di movimento, pari e

contrario, che è invece istituente, che

lavora su reti alternative di produzione e

distribuzione artistica e culturale, sulla

cooperazione tra istituzioni che rifiutano

finanziamenti legati alla guerra o al

genocidio. L’esperienza chiave di questo

nuovo movimento è una rete di centri

culturali, università, musei palestinesi di

West Bank, nata dopo il 7 ottobre dal

rifiuto di finanziamenti occidentali: queste

istituzioni (grosse) si sono messe insieme

per dire “basta”, “non vogliamo denunciare

la resistenza”. Chiaramente, per fare in

modo che questa rete potesse allargarsi,

hanno messo in comune risorse e mezzi di

produzione, cercando di sganciarsi da

finanziamenti tossici e paternalismo dei

fondi europei. È interessante come questa

esperienza può contaminarci anche qui,

creando reti di soggetti e istituzioni che si

stanno organizzando per potere esprimere

quella contrarietà: nel fare questo, stanno

immaginando altri spazi trans-istituzionali

dove immaginare e respirare.

    Questo anche per chiudere: abbiamo la

necessità di portare le lotte “a casa”, perché

la guerra oggi, con i regimi di guerra, ce

l’abbiamo anche a casa.

Michele Lancione. Tante delle cose che

mi sarebbe piaciuto dire, sono state dette.



In particolare, secondo me è interessante

la questione di mettere al centro la vita:

detta così forse fa un po’ strano perché

questo linguaggio ci è stato spesso

sottratto, ma è fondamentale. E qui mi

collego alla parte della domanda posta

che riguarda la questione dell’orizzonte:

inizio con una frase che può essere

problematica, “l’orizzonte non può essere

dettato da una ideologia”. Questa frase la

prendo da un libro – un po’ idiosincratico –

scritto da Toni Negri insieme a Guattari,

che parlava proprio di nuove alleanze: ad

un certo punto loro dicono proprio

“ideology shatters; it only unifies on the

level of appearance”. Questa frase per me è

importante, anche in particolare a partire

dal mio mondo situato dell’università,

perché ci sono state delle cose interessanti

che sono state fatte per riproporre un

orizzonte diverso, per mettere in questione

il mondo universitario e quello della

scuola, ad esempio in rapporto con la

militarizzazione, pensiamo ad esempio

all’Osservatorio, realtà che conosciamo

tutte. L’Osservatorio però funziona su dei

frameworks che potremmo definire

ideologici, ma insufficienti per andare a

parlare di un orizzonte che sia attuabile. A

fronte di questo, se l’orizzonte non può

essere definito da una ideologia, allora da

cosa? Cosa mette in relazione la

congiuntura di guerra al resto? Questo

“resto” cosa è? La classe, il lavoro, la pratica

quotidiana? Io credo, come già veniva

detto molto bene, che sia una questione di

tornare ad una parola – usata ed abusata,

forse anche rubata ultimamente. Corpo.

Questo penso sia importante, perché la

domanda cruciale è chiedersi cosa può

unire un lavoratore del CALP con uno

studente all’università: non è tanto la

questione  dell’ideologia  ad  unirci,  ad  un

117

livello di annunciazione di tema politico,

ma riguarda piuttosto come i nostri corpi,

la funzione biologica delle nostre vite, sia

legata strutturalmente al complesso

militare e industriale di cui tutte facciamo

parte. Provare a spacchettare cosa tiene

insieme queste diverse soggettività nella

riproduzione della vita biologica è il primo

strato condiviso a partire dal quale

l’orizzonte può essere pensato. Non parlo

neanche già di azione, ma proprio del

punto da cui cominciare ad immaginare

un orizzonte contro la guerra: da dove si

parte per fare questa domanda? La

domanda è molto pratica, non è teorica.

Gli esempi fatti sul mondo dell’arte, il

boicottaggio, sullo sciopero come forma

politica (e penso qui a Non Una Di Meno)

fanno riflettere: come si può immaginare

tutto questo? Nel mondo universitario non

si è sempre in grado di farlo: l’idea di

cancellare una lezione o di utilizzare

un’aula per fare qualcosa a latere, cosa

comporta? Un richiamo per il docente e

una completa incapacità di pensare a

come si prosegue. Come proseguiamo

insieme? Quell’insieme molto spesso si

sfilaccia, perché non solo ci manca il

linguaggio per comprendere come la

riproduzione dei nostri corpi sia legata e

tenuta insieme da questa militarizzazione

culturale, di segno, ma anche materiale

delle nostre vite nell’Occidente. E penso

che quindi l’orizzonte debba partire da lì,

da come l’assemblaggio ci tiene insieme. 

Io penso che ci siano delle pratiche

interessanti su questo, portate avanti in

ambito universitario, e faccio un esempio

su questo. In altri paesi ci sono esempi di

tentativi attivi di comprendere in ogni

singolo ambito quanto gli ambienti

universitari siano investiti nel comparto

militare industriale: creazione di  database



eccetera... Bisogna poi capire cosa farci

con i dati raccolti. In Italia ci sarebbe da

provare a fare questo, e ci stiamo

provando: è davvero difficile perché per

quanto in teoria ci sia pubblico accesso

agli atti, molto spesso questi sono oscurati.

Noi sulla questione Frontex abbiamo

capito certe cose non perché ce le abbia

dette il Politecnico di Torino a cui abbiamo

chiesto gli atti ma perché ce le ha dette

Frontex. Ripartiamo da questo però, da

una ricostruzione minima di dove stia

l’implicazione delle nostre istituzioni e

luoghi di lavoro con il comparto militare

industriale e poi proviamo a connetterle

con altri ambiti.

Carlotta Cossutta. Mi trovo molto

d’accordo su tutto, e spendo anche io

qualche parola in più però.  Partirei anche

io dal fatto che non siamo state in grado di

elaborare né parole né discorsi all’altezza

della situazione in cui ci troviamo, né

all’altezza di una reazione autoritaria che

rafforza i nazionalismi svuotando gli Stati.

Lo vediamo chiaramente, il sogno dello

Stato minimo di Nozick, sta diventando

perfetta realtà: e in questo contesto, quella

saldatura con le oligarchie si salda anche

ad una dimensione premiale di ogni forma

di stato sociale, che sia il finanziamento

dell’Università, la sanità, qualsiasi altra

forma. E così, solo i meritevoli ce la fanno,

e con meritevoli si intende una accezione

prettamente economicista. A Milano

questo è più che evidente: non succede

niente che Cariplo non voglia: qualsiasi

progetto sociale – dalla fame nel mondo

agli asili e i doposcuola – deve passare dai

bandi di 3 anni necessariamente.  Questo

si lega in modo molto forte ad una

dimensione di militarizzazione della

società  in  cui  i  militari  non  passano  dai

118

bandi: per costruire i nuovi caccia, non si fa

un bando, non tagliano i fondi di

finanziamento dopo aver valutato

l’efficienza dell’Esercito italiano. Credo che

il terreno dello stato sociale sia uno dei

terreni su cui costruire un orizzonte

comune, in un triplice senso. Da un lato

perché riflettere sullo stato sociale

permette di articolare i bisogni (e riprendo

qui quanto diceva adesso Michele in

termini di critica all’ideologia): si tratta di

provare a chiedersi effettivamente di cosa

abbiamo bisogno e come lo esprimiamo, e

lungo quali assi ci troviamo in comune a

forme di alleanze e assemblaggio che non

sapevamo di avere. Dunque abbiamo

bisogno di nuove forme di stato sociale

che travalichino i confini nazionali: è

possibile? Forse sì, forse no, sicuramente ci

sono però dei tentativi, delle reti che ci

parlano di queste possibilità; forse seguirle

ci può aiutare. In secondo luogo, per agire

una forma di sottrazione, certamente, dal

complesso militare-industriale, ma anche

per trasformare questa sottrazione in un

pieno. E quindi, e qua passo al terzo livello,

costruire altre relazioni che siano capaci di

sedimentare nel duplice senso di porsi la

domanda su come diventiamo istituzione –

nel senso di come istituiamo una prassi – e

allo stesso tempo come questa prassi può

essere riproducibile e trasmissibile. E

questo perché un altro elemento con cui ci

troviamo a confrontarci è la difficoltà di

compiere i passaggi generazionali:

trasmettere un insieme di prassi, forme di

sapere, relazioni, modi di guardare al

mondo, che non si sono sedimentate in

questioni impersonali – e quindi che

travalicano il singolo o la singola, con il

proprio patrimonio di storia e di riflessione

– non è così semplice. Penso che

l’orizzonte  comune  si  può trovare ponen-



doci a questa altezza, nei termini di

assemblare una nuova riflessione sui

bisogni in un contesto di guerra. 

Intervento 2. Ripato da un tema emerso

a più voci, quello del linguaggio e della

necessità di utilizzarlo come campo di

scontro. C’è una parola che si usa

solitamente in opposizione al tema della

guerra: pace. Quanto questo concetto,

questa parola, è utile al giorno d’oggi per

disarticolare – ed è effettivamente un

concetto utile a farlo – il regime di

guerra? Penso ad esempio alla marcia

per la pace a Roma, penso fosse il 2003,

rispetto alla guerra in Iraq, con un milione

di persone: oggi faccio fatica a

immaginare qualcosa del genere per

diversi motivi, e vedo proprio dei problemi

nell’utilizzo della parola “pace”. Per

andare nel pratico: pensiamo a Trump

che si pone come il grande pacificatore,

ma dietro questa pace c’è una

imposizione di rapporti di forza – sia a

livello globale ma anche a livello di

interessi molto pratici, per esempio in

termini di spartizione delle risorse in

Ucraina. Altro esempio, penso al tema

della pace legato alla Palestina, dove

spesso la bandiera della pace –

soprattutto qui in Europa, in Occidente –

è agitata da tutto un mondo, anche di

sinistra, come ambizione a “mancanza di

conflitto”, dove però la mancanza di

visibilità del conflitto cela un pieno di

pratiche di violenza ed espropriazione;

intanto che diventa invece il grimaldello

per attaccare le forme di resistenza e

lotte per la liberazione. Di fronte a questi

usi molto problematici del concetto di

pace, come possiamo immaginare

qualcosa di diverso, anche in termini

costituenti?  Come  immaginare qualcosa
119

che non sia solo bloccare questa

accelerazione di contraddizioni e processi

che portano in sé violenza, ma costruire

delle forme che agiscano – anche con

l’uso della forza – nella direzione di un

orizzonte costituente e per

l’immaginazione di un mondo diverso?

Verso l’orizzonte di una rivoluzione?

Intervento 3. Anche io provo a dare una

suggestione, in primo luogo linguistica

ma che si traduce in qualcosa di molto

pratico, cosa già in qualche modo emersa

come campo di tensione e ambizione:

parlo della riflessione su una convergenza

capace di tendere dentro vari aspetti,

anche legati all’eterogeneità dei soggetti.

Quando ci chiediamo oggi quale sia il

soggetto, pensiamo ad un soggetto

certamente composito, non appiattito, e

allo stesso tempo a lotte che riescono a

vivere di una propria specif icità e

universalità insieme. Il tema della guerra

mi sembra che ci faccia confrontare da

un paio di anni a questa parte con questo

livello di diff icoltà. Da un lato condivido

quanto veniva detto,  oggi siamo in una

forte carenza di una lotta esplicitamente

contro la guerra (non abbiamo la

capacità di creare lotta specif icamente su

questo terreno), mentre questo terreno

rischia sempre più di diventare

iperoggetto, qualcosa di cui parliamo, che

sta lì, ma che è diff icile da afferrare per

ciò che signif ica in termini di ricaduta

materiale sulle nostre vite. D’altra parte

però, sappiamo anche che “guerra” oggi

non è una delle crisi, ma la cornice di

senso rispetto alla quale le crisi si

articolano e si inaspriscono in termini di

violenza sulle nostre vite. Bisogna dunque

riflettere su una capacità di lavoro nel

micro   delle   nostre   quotidianità   e    dei



nostri interventi di base, che però ci

ponga allo stesso tempo il compito di

agitare il tema della guerra non in

termini solo giustappositivi. È evidente

che oggi fare un picchetto nella logistica,

fermare uno sfratto, contrastare la

riforma Bernini, sia opporci alla guerra,

ma senza che sia sufficiente dirci che lo è.

Mi sembra che questo sia un gap in cui,

nella sua scalarità, siamo tutti e tutte

incastrate. E questo per me è un primo

livello della domanda: la guerra non la

riusciamo ad afferrare, né nella sua

universalità né nei suoi particolarismi,

nella sua concretezza e messa a terra. E

dall’altra parte, in termini di convergenza,

oggi è l’ibridazione che mi sembra sia un

po’ il terreno di ambizione che dovremmo

avere e probabilmente abbiamo, ma che

ancora ci vede carenti. Come evitiamo – e

lo dico in maniera volutamente cruda – di

replicare la “partnership a progetto”, di

creare sodalizi che su una determinata

stagione, una determinata necessità o un

determinato tema – spesso anche etico

morale – si innescano, ma senza trovare

poi spazio né di continuità né di

trasformazione dei soggetti in lotta – dove

con soggetti non parlo di realtà politiche

ma di spaccati di società? 

E dunque mi chiedo: da un lato, come

guardiamo oggi a quel livello di scalarità

della guerra che non riusciamo ad

intercettare né nel micro né nel macro?

Dall’altro lato, come ci poniamo l’idea di

una convergenza che non sia “alleanza

temporanea” ma orizzonte di

trasformazione di corpi che camminano

insieme, per cambiare insieme e ibridarsi?

E questo, dal mio punto di vista, è il tema

del soggetto.

Intervento 3. Dico qualcosa, brevemente,
120

su un tema che meriterebbe tanto tempo,

e cioè il tema dell’internazionalismo, già

sollevato da Carlotta e ripreso a più voci.

Secondo me un problema molto

importante per ripensare e tornare a

praticare un internazionalismo

radicalmente rinnovato, è quello dei suoi

spazi. Personalmente provo un po’ a

lavorare con l’idea di un

“internazionalismo multilivello”: parlo di

un internazionalismo che può avere il suo

spazio in una singola città, in un singolo

quartiere, dove si ha a che fare con una

composizione multinazionale degli

abitanti e del lavoro vivo metropolitano, e

dove si confrontano processi che non

hanno denominazione nazionale.

Ovviamente però bisogna pensare anche

altri spazi. L’internazionalismo, nel suo

mainstream in particolare comunista (ma

non solamente), si è sempre organizzato a

partire dalla dimensione nazionale, è

sempre pensato come federazione di

movimenti nazionali. Questo, per tante

ragioni, non può e non deve funzionare

oggi: dunque c’è il problema, partendo da

un quartiere o da una città, di

immaginare la conquista di spazi per una

pratica internazionalista, che siano

regionali più che nazionali.

Evidentemente, per quel che riguarda noi

– che viviamo in un paese parte

dell’Europa e dell’Occidente – questo ci

mette di fronte a che cosa signif ica

praticare e pensare una politica

internazionalista in uno spazio come

quello europeo e Occidentale. E parliamo

di uno spazio, l’Occidente, oggi

chiaramente fratturato: la violenza

dell’attacco all’Europa di Trump – che

prosegue l’attacco portato avanti

dall’amministrazione Biden con la guerra

in  Ucraina  –   punta  chiaramente  non  a



liquidare questo rapporto tra Stati Uniti

ed Europa ma a riorganizzarlo attorno a

nuove gerarchie. Dentro questo processo,

che andrà avanti per un po’ di anni, si

giocano cose fondamentali. In questa

congiuntura le questioni di politica

internazionale sono immediatamente

dimensioni di politica interna. È molto

semplice: pensiamo anche solamente al

costo delle bollette. Che tipo di riflessione

possiamo fare oggi sullo spazio europeo,

sullo spazio Occidentale, come spazio di

azione politica? Chiaramente, abbiamo

alle spalle molti tentativi, ma in

congiunture e circostanze totalmente

diverse da questa.

Giso Amendola. Parto dalla questione

dell’orizzonte e del soggetto. La

convergenza l’abbiamo utilizzata spesso, e

porta in sé i limiti della sommatoria;

l’orizzonte la dovrebbe spostare in avanti.

Ciò riguarda anche la questione della

soggettività: da un lato abbiamo

certamente il tema di mettere insieme, di

trovare il minimo comune denominatore,

insomma il punto comune. Dall’altro lato

però abbiamo anche il fatto che l’attacco

alla costituzione della soggettività chiama

in causa il fatto che oggi nessuna alleanza

tra soggetti può prescindere da un

orizzonte di rottura e trasformazione

radicale della soggettività in sé. Noi

dobbiamo spingere in avanti ad esso, con

una carica di capacità liberatoria della

soggettività, davanti ad una estrema destra

– che poi, neanche parliamo di estrema

destra, parliamo di “centro riorganizzato” –

che ha come portato generale della

riorganizzazione che quella capacità delle

soggettività di mettere in crisi le istituzioni

della riproduzione sociale tradizionale

nelle soggettività,  deve essere

121

“vendicato” dal rimettere tutto a posto. Se

noi non immaginiamo un orizzonte di

soggettività che riesca a dire che quelle

istituzioni della riproduzione che la destra

rimette in piedi devono essere

decisamente fatte crollare, è molto difficile

adesso immaginare una convergenza delle

soggettività sullo stesso piano. Si diceva

prima, ricominciamo dal linguaggio della

vita, ma ricominciamo da quel linguaggio

della vita che aveva fatto durante la

policrisi intravedere il fatto che la vita si

riproduce al di là delle istituzioni familiari,

gerarchiche di razza e genere, che adesso

costituiscono la vendetta della destra nel

campo della costruzione della soggettività.

Quando dico “orizzonte anti-autoritario”

intendo questo: senza una carica utopica

di trasformazione radicale della

soggettività oggi non si rimette in marcia

alcuna convergenza. Non c’è una

convergenza che non possa rompere i

chiavistelli delle famiglie e delle gerarchie

tradizionali. In questo, secondo me,

approfondire un orizzonte anti-autoritario

ci serve. È chiaro che in un discorso del

genere i soggetti della convergenza

devono essere pensati come radicalmente

trasformarti, con grossi rischi: la classe è da

un lato l’ostaggio preferito delle politiche

dell’estrema destra; l’estrema destra ci dirà

“se vuoi liberare una produzione di

soggettività libera e autonoma, per prima

cosa farai cadere la classe”. Forse

“liberazione” è il termine che qualifica

meglio ciò che intendo dire con orizzonte

anti-autoritario. Questo mi porta a dire che

senza un orizzonte anche utopico,

ridefinito proprio al livello di produzione di

soggettività, la convergenza oggi è tema

troppo difensivo per reggere a

quell’attacco. 

E questa è la questione della pace:  parlare



oggi della pace come “ricerca di stabilità e

assenza di conflitto”, evidentemente è

parola sperduta. Dentro la pace però c’è

anche un immaginario radicale, che era

quello che collegava la pace alla

sopravvivenza del pianeta nei movimenti

antinucleari: quel modo di ragionare sulla

pace aveva senso, e secondo me oggi può

avere una capacità di riattivazione. Quello

è l’orizzonte: “se questo è il prezzo

vogliamo la guerra”. Ma se fai emergere la

rivendicazione della pace dentro quel

discorso antinucleare, e fai venire fuori la

pace come risposta a quel rischio di

annientamento generale della

riproduzione del pianeta, allora pace

diventa una bandiera. Mi rendo conto di

stare tutto all’interno di un discorso di

immaginario…

“Trans europeo” mi fa pensare che oggi

una delle valenze dell’internazionalismo è

la lotta anti-nazionalista: dunque dentro la

riqualificazione di uno spazio europeo oggi

viene chiaramente l’idea di una

opposizione al progetto di Europa delle

nazioni, di Europa nazionalizzata (che era

il progetto delle destre), e di una Europa

militare come quella che oggi riemerge da

quel poco che resta dello spazio liberal, in

qualche modo riprendendo l’idea

innanzitutto di Europa militarizzata. Credo

che in Europa internazionalismo oggi, tra

le varie cose, può significare proprio

pratica anti-nazionalista e opposizione

radicale all’Europa delle nazioni.

Maddalena Fragnito. Rispetto alla

domanda sulla pace mi sembra che le

risposte fossero già pienamente nella

domanda: si tratta proprio dell’imbarazzo

profondo che sta intorno a quella parola,

perché ce l’hanno rubata. Pensiamo al

tema degli ultimi anni della  “pace armata”

122

(oltre all’immagine trumpiana che si

diceva in domanda). E poi, questa pace

sbandierata non è mai stata reale. Dunque,

la lotta contro la guerra forse dovrebbe

proprio ripartire dalla giustizia, o se proprio

vogliamo tenere dentro la parola pace, no

justice no peace. 

Oltre a questo, prima si diceva una parola

molto vera, facendo un parallelismo tra un

certo tipo di convergenza attuale e l’idea

della partnership, che mi ha fatto tornare

in mente una serie di dibattiti fatti in

merito alla Palestina, e anche il

documentario  No Other Land. Nel docu-

mentario, ad un certo punto emerge la

concezione del tempo – dibattito tra il

registra israeliano e il film maker

palestinese, in cui quest’ultimo deve

spiegare all’israeliano che il tempo che lui

sta portando in questa lotta è molto “usa e

getta”, vuole tutto subito, ed è

intermittente: questo tipo di concezione

del tempo si scontra con la realtà che le

lotte non si vincono in un fine settimana,

che le vittorie politiche si danno in

processi lunghi, stratificati e mai lineari.

Nelle tempistiche lunghe della lotta,

dunque, si possono vedere cambiare le

pratiche: non gli obiettivi. In questo senso

la lunga storia della resistenza palestinese

ci insegna questo: unico obiettivo è

resistere all’ingiustizia con gli strumenti

che abbiamo in un determinato momento.

Il tema emerso dunque è centrale, legato

all’approccio che abbiamo al tema della

vittoria nelle lotte.

Non ho alcuna risposta rispetto al tema

che poneva Sandro [Mezzadra]: quali sono

gli spazi del nuovo internazionalismo? Io

credo che non possiamo non tenere conto

anche degli spazi virtuali, volenti o nolenti.

In questi anni hanno prodotto molti

problemi ma anche delle forme incredibili



di organizzazione tra soggetti e tra gruppi,

al di là della distanza.

Michele Lancione. Non voglio rispondere

a tutte le domande, ma vorrei lanciare una

ultima suggestione sulla questione

dell’internazionalismo. Questa riflessione è

imprescindibile; ci sono degli esempi però

di riflessione su queste questioni che

invece di chiedersi “come agganciarsi a”, si

chiedono come fare a “sganciarsi”. Ad

esempio mi riferisco a Black Lives Matter

quando parla della pratica della

“fuggitività” come pratica del withdrawl:

non ti puoi chiaramente ritirare del tutto,

perché sei necessariamente dentro, ma

rifiuti l’engagement. Questa è una pratica

che può portare a forme di

internazionalizzazione orizzontale che

rifiuta la domanda. Volevo buttare lì

questa cosa proprio perché tanti

movimenti hanno provato a metterla sul

piatto, come provocazione più che come

azione politica.

Carlotta Cossutta. Anche io sarò

brevissima, a partire da una suggestione

emersa da diversi interventi. Propongo di

tornare a leggere con rinnovata attenzione

Rosa Luxemburg, sia sulla questione

dell’imperialismo che sulla questione

nazionale – e Rosa Luxemburg attraversa

momenti carsici di ricomparsa nella

riflessione di movimento per poi sparire di

nuovo, ma oggi forse ne avremmo bisogno.

Secondo me l’interrogazione sull’Europa è

fondamentale; se è vero che negli anni ci

sono stati diversi tentativi di intervenire,

anche in modi diversi, è un’altra delle cose

che secondo me dalla pandemia in avanti

si è un po’ persa. Questo perché non c’è

stata nessuna “reazione europea”, se non

ex   post,   nel   coordinarsi   o   anche   solo

123

condividere delle misure, ma forse anche

perché si è un po’ rallentata quella

dimensione esistenziale di “condivisione

europea” – che quantomeno per la mia

generazione è stata ed è fondamentale.

L’Europa è uno spazio che esiste anche se

ti ritiri, per via di questioni economiche ma

anche perché i miei affetti più cari stanno

sparpagliati in giro per l’Europa, e dunque

esiste anche una dimensione di vita.

Proprio su questo, dunque, bisognerebbe

secondo me re-insistere nel pensare una

Europa fuori dalle nazioni, e anche nel

pensare una Europa che sappia

ritematizzare lo spazio del Mediterraneo in

un altro modo. Questo perché, nel

contesto di necropolitica che veniva

evocato prima, non possiamo dimenticare

che la guerra in Libia contro i corpi delle

persone migranti è a tutti gli effetti una

forma di guerra, su cui l’Europa (e l’Italia

ulteriormente) ha delle responsabilità non

indifferenti. 

Questo è rilevante per me anche per

pensare la questione della pace: sono

d’accordo con Maddalena, abbiamo

imbarazzo a dirla anche se “pace” è una

bella parola, non è una cosa brutta:

bisogna riuscire a riportare la

tematizzazione della pace – che è molto

diversa dal 2003, quando potevi facilmente

dire, e la banalizzo, “americani cattivi,

imperialismo brutto, non si bombardano i

popoli inermi”… ma oggi questa

articolazione del discorso non ha più alcun

senso. Ha però ancora senso pensare la

pace come possibilità di riscrivere un

nuovo contratto sociale, di pensare davvero

che la guerra apra alla possibilità, se

superata, di pensare una nuova

articolazione.

Come ultima cosa, una sola battuta sulla

questione  delle  “alleanze”:   io  penso  che



Anticolonialismo e nuovi 
colonialismi in Africa

20  marzo  2025
Francesco  S trazzar i ,  Mar iaso l e  Pepa ,

Mariasole Pepa. Vorrei cominciare con

una contestualizzazione dell’origine di

alcune delle riflessioni che porterò oggi:

esse sono il risultato di un percorso di

ricerca e personale iniziato da qualche

anno, che deriva in particolare dal dialogo

con colleghi e colleghe dell’università di

Khartoum, subito prima dello scoppio

della guerra in Sudan, guerra che continua

oggi e che nonostante la sostanziale

invisibilità che ha in Occidente è una delle

più gravi crisi umanitarie mondiali. 

Questo dialogo prosegue poi con i

profughi sudanesi che sono dovuti fuggire

dal paese per rifugiarsi in Egitto, al Cairo,

dove ho vissuto fino ad ora, per circa un

anno. Queste riflessioni, si inseriscono poi 

nel progetto di ricerca che portiamo avanti

all’università di Padova, progetto animato

principalmente da geografe e geografi in

dialogo con studiose in Ciad, Burkina Faso

e Mali.

Il quadro più ampio è quello della

riflessione che riguarda le presenze cinesi

in Africa, ed è per me la prosecuzione del

focus che ho tenuto nel mio progetto di

dottorato, che riguardava proprio le

relazioni tra Africa e Cina, in particolare

guardando alla cooperazione internazio-

nale e le direttrici di sviluppo come uno

dei modi in cui si accumula potere, e uno

degli spazi in cui la transizione egemonica

si può osservare. 

C
A

P
I

T
O

L
O

 
8C

A
P

I
T

O
L

O
 

8

124



125

Ci tenevo a sottolineare il punto da cui si

originano le riflessioni che porterò qui oggi

non solo per posizionarmi ma anche per

rendere conto di quanto le riflessioni di

oggi non siano frutto del mio singolo

pensiero ma di un dialogo collettivo e di

ricerca.

Quando inizialmente ho letto il titolo di

questo ciclo di seminari, in particolare il

titolo di oggi, ho avuto molte idee e

suggestioni su quale potesse essere il

contributo da portare, il tema è  vastissimo.

Ho pensato che ci fossero tre punti

importanti per iniziare la discussione

insieme. 

Uno è quello della colonialità del potere, e

dunque prima ancora di pensare i nuovi

colonialismi vedere come la legacy

coloniale sia ancora presente in molteplici

forme in Africa; questo mi sembra lo

sfondo di partenza dal quale cominciare

per individuare poi questi nuovi

colonialismi e nuovi attori, e

principalmente ci riferiamo alla presenza

della Cina in Africa. 

Il secondo nodo su cui mi soffermerò

riguarda le forme di resistenza e dunque

gli anti-colonialismi, indirizzati intanto

contro le vecchie potenze Occidentali, ma

anche alla Cina stessa. Dunque, guardare a

questi processi di agency che continuano

con una rinnovata resistenza, una doppia

resistenza a vecchi e nuovi attori. 

Infine mi sembrava importante un terzo

aspetto, che mi è capitato di discutere

tanto in questo ultimo anno al  Cairo:  chi  

produce sapere durante una congiuntura

di guerra? Chi ha il privilegio di produrre

sapere e fare ricerca in un contesto di crisi

multiple e militarizzazione estrema?

Accompagnerò il mio intervento con

alcune immagini, sia d’archivio che

scattate da me negli ultimi anni.

Parto dunque dal primo punto, che 

riguarda l’impatto persistente della

colonialità nei paesi africani. Mi riferisco

qui al concetto di “colonialità del potere”,

introdotto nei primi anni 2000 da

Annibale Quijano, ripreso poi da

moltissime studiose come Maria Lugones.

Che cosa ci dice questo termine?

Sottolinea come il colonialismo non sia

terminato con il processo formale di

decolonizzazione, ma che ci sono altre

forme, a volte meno visibili e che non per

forza implicano il controllo diretto di un

territorio tramite l’acquisizione di terreni,

ma appunto ci sono altre forme –

digitalizzazione, infrastrutture,

cooperazione – con le quali si continuano a

controllare i territori, gli spazi, le risorse, le

risorse minerarie e il modo in cui si

produce sapere. 

Dunque, queste gerarchie di potere che

hanno caratterizzato la storia coloniale

continuano oggi in molteplici forme. Il

punto principale, dunque, prima di

guardare ai nuovi colonialismi, penso sia

capire quali siano l’impatto e la

molteplicità della colonialità nei paesi

africani oggi, e penso che questi

meccanismi che continuano a perpetuare

discriminazione e razializzazione siano

centrali oggi per comprendere i nuovi

colonialismi e le guerre che attraversano il

continente – e penso qui al conflitto in

Sudan e alla guerra che coinvolge la

Repubblica Democratica del Congo. Le

forme attraverso cui la colonialità persiste

nei paesi africani sono molteplici,  e  

pensoche possiamo partire dalle cose più

visibili: all’architettura coloniale (ancora

presente in moltissimi paesi) al modo in

cui la lingua e la cultura vengono ancora

plasmati da questo livello coloniale. Un

altro esempio (terribile) che come

geografa non posso che sottolineare,

riguarda il ruolo che la geografia



126

e le mappe coloniali hanno avuto come

strumenti di potere, di controllo e di

appropriazione territoriale. In epoca

coloniale infatti, prima della conferenza di

Berlino c’erano ancora moltissimi spazi

vuoti, senza confini, senza linee tracciate: la

geografia infatti è stata utilizzata per

tracciare linee arbitrarie, che hanno un

ruolo importante anche oggi nei conflitti

che attraversano il continente. 

Dunque è interessante chiedersi chi ha

fatto le geografie cui siamo abituate. Molte

di queste geografie, molte di queste

cartografie che vediamo ancora oggi, sono

state fatte da uomini bianchi e sono intrise

di un retaggio razziale che ha ancora

impatto oggi. 

Tra le altre molteplici forme in cui

osservare questa colonialità, ci sono i

progetti sviluppati in epoca coloniale e che

continuano a influenzare ancora oggi quei

territori. 

Uno dei primi esempi che volevo portare è

il caso del Gezira Scheme Irrigation

Project, progetto considerato come il più

grande progetto di irrigazione costruito

dall’uomo nel mondo: è stato inaugurato

nel 1925, nel periodo di colonizzazione

inglese in Sudan. Ha visto la costruzione di

un’area (visibile nelle immagini d’archivio)

molto estesa, che ha visto una completa

ristrutturazione della geografia del

territorio, con la costruzione di dighe,

canali… 

Il tutto, fu realizzato per la coltivazione del

cotone, da poi esportare in Inghilterra:

dunque si tratta di un territorio di

larghissima estensione completamente

modificato per implementare la  

produzione di cotone, da poi mandare in

Inghilterra. La foto che si vede sopra [si fa

riferimento alla proiezione di diverse

immagini durante la relazione, ndr] è

scattata nel marzo 2023, pochi giorni 

prima dello scoppio della guerra: raffigura

un impianto di sgranatura del cotone, che

si trova nella Gezira (una delle aree ora

sotto occupazione), ed è ancora attivo: è

un impianto che divide il seme del cotone

dal resto. 

Gli stessi macchinari portati al tempo della

colonizzazione continuano ad essere attivi

oggi. Sarò molto breve su questo, è

interessante osservare come tutto ciò

abbia ancora un forte impatto oggi: il

modo in cui il territorio è stato cambiato

con la costruzione di canali e dighe non

permette oggi di coltivare qualsiasi cosa

non sia cotone, l’impatto dunque è

enorme sulla produzione agricola odierna

in Sudan. Su questo sfondo di come la

colonialità persista oggi in Africa e di come

sia visibile e tangibile per chi frequenta, fa

ricerca o vive nei Paesi africani, penso sia

importante vedere e pensare i nuovi

colonialismi. Come i nuovi attori si

inseriscono in questo contesto di

colonialità multiple? 

Quando parliamo di “nuovi attori” si tratta

di attori non-Occidentali, cosa che a mio

avviso non ha più troppo senso perché

questi attori non sono più così “nuovi”, ma

ormai consolidati, e stanno ridefinendo

l’architetture e le geografie del potere per

come le abbiamo conosciute. Per quale

motivo i Paesi africani sono interessanti in

questa riflessione? 

Essi rappresentano uno spazio e delle lenti

privilegiate per osservare come

competizione e transizione stanno

avvenendo: ci sono varie competizioni in

atto tra USA e Cina, dove quest’ultima è

emergente.  Può  essere una lente non solo

per decentrare lo sguardo ma, come ha

detto Achille Mbembe non troppo tempo

fa, perché il futuro non sarà in Occidente

ma in Africa, e la Cina giocherà un ruolo

importante in questo scenario. 



127

A mio avviso è necessario dunque capire

cosa sta succedendo nei vari Paesi africani,

adottare questa prospettiva. In ogni caso,

ad oggi ancora il dibattito in Occidente e

in Italia sulle presenze cinesi in Africa è  

molto polarizzato, nonostante sia un

campo di studi presente in moltissime

università, anche non italiane: nei nostri

corsi di studi rimane un argomento molto

ai margini.

    Riflettendo sui modi di pensare la

presenza cinese in Africa, mi sembrava

interessante riflettere su alcune delle

semplificazioni che ancora vengono fatte:

penso ci siano degli sguardi e degli

strumenti analitici che dovremmo

adottare guardando a queste nuove

presenze e a come si inseriscono nella

transizione egemonica. La prima su tutte è

cercare di non cadere nella

semplificazione, ossia vedere la Cina come

“buona” o “cattiva”. L’altra è cercare di

andare oltre gli stereotipi, poiché una delle

risposte più frequenti che ricevo se parlo di

ciò di cui mi occupo, è che “la Cina sta

comprando tutta l’Africa”… se da una parte

è vero che la Cina sta investendo molto,

dall’altra il quadro è molto sfaccettato e

complesso: molto spesso il capitale cinese

si interseca con il capitale Occidentale, e

dunque è necessario non essenzializzare la

Cina, non cercare di vedere cosa c’è di

cinese in Africa. Piuttosto, come ci

suggerisce Ching Kwan Lee – studiosa

cinese che nel 2017 pubblicava The

spectre of global China – bisogna guardare

la Cina non come qualcosa di diverso

dall’Occidente,   come   qualcosa   che   sta

“fuori”, ma come qualcosa che è parte

integrante delle trasformazioni del

capitalismo globale attuale. Dunque

bisogna guardare a quanto la Cina

influisce sul capitalismo globale, ma anche

a come ne viene plasmata. 

Dunque, a proposito di nuovi colonialismi

e per riprendere le teorizzazioni sviluppate

utilizzando le teorie del sistema-mondo e

della dipendenza, piuttosto che parlare di

nuovi (non più nuovi) attori e nuovi

colonialismi, c’è bisogno di una

terminologia e di un lessico differente:

molte colleghe, negli ultimi anni – ed è

stata questa la lente che ho provato ad

adottare – parlano di “neodipendenze” o

“doppia dipendenza”. 

Con questo cosa si intende? Che l’Africa e i

paesi africani non solo dipendono dai

centri di potere tradizionali (quelli che

abbiamo sempre conosciuto), ma anche

dai nuovi centri, paesi che fino a qualche

tempo fa – come la Cina – venivano

considerati periferie o semiperiferie, e che

adesso invece assumono un ruolo centrale.

Così si creano doppie dipendenze tanto

dai vecchi attori quanto dai cosiddetti

nuovi attori. 

Questa mi pare una lente interessante per

non parlare di “nuovi colonialismi” ma

piuttosto cercare di guardarli attraverso le

lenti della dipendenza e dei nuovi

estrattivismi. 

Parlando di questo, mi sembrava

interessante riportare nuovamente il caso

del cotone e delle fabbriche di sgranatura

del cotone in Sudan: una delle cose di cui

mi sono occupata negli ultimi anni è stato

guardare a come progetti di cooperazione

agricola – qualcosa che solitamente è

narrato come questione apolitica o

depoliticizzata – siano progetti fortemente

politicizzati, come già Ferguson ci

insegnava negli anni ’90, e creino relazioni

di dipendenza.  

Non si tratta solo di grandi progetti

infrastrutturali, ma delle relazioni più

invisibili e meno tangibili. Pochi anni fa la

Cina ha concluso l’acquisizione di Sygenta,

al momento uno dei più importanti colossi



128

di produzione di pesticidi e sementi

geneticamente modificati: quello che

succede è che nella maggior parte dei

progetti di cooperazione legati alla

presenza cinese in Africa, o negli

investimenti privati cinesi in Africa, non

solo c’è un trasferimento di denaro ma

anche una determinata concezione di

sviluppo e di come fare agricoltura, che

dipende dall’acquisto annuale di semi

ibridi, di pesticidi, di trattori, di quanto

serve per l’agricoltura. 

Questi sono altri elementi a cui pensare

quando ragioniamo su queste nuove

dipendenze e come si strutturano. Mostro

anche l’immagine di un cantiere che ho

visitato qualche anno fa in Sudan, ed è il

progetto di una compagnia cinese privata,

che mi sembra interessante nel

parallelismo con quello di cui parlavo

prima, e dunque cento anni dopo i primi

impianti di sgranatura del cotone costruiti

dagli inglesi, si sta costruendo una nuova

fabbrica, nella versione moderna di quanto

visto prima. 

Ci sono moltissimi aspetti interessanti, tra

cui il fatto che i macchinari importati siano

macchinari di seconda mano, già utilizzati

in Cina ma considerati lì obsoleti e dunque

trasferiti in Africa. L’idea dell’imprenditore

in questione nelle immagini mostrate, è

quella di creare un impianto di sgranatura

del cotone per esportarlo in Cina. 

Cento anni dopo quindi, i meccanismi di

sfruttamento ed estrattivismo rimangono

abbastanza simili nelle modalità di utilizzo

e appropriazione delle risorse. Qui le lenti

utilizzate sono quelle che riguardano

come vengono sfruttate  l’acqua  e  la  

terra,  determinanti per capire molte delle

dinamiche del capitalismo in termini più

ampi. Sempre in merito alla produzione

del cotone, riporto altre immagini di

impianti che stavano testando la

produttività

di nuovi semi cinesi; esempi di questo tipo

sono osservabili anche in Tanzania e in

Egitto, e ciò dà il senso della dipendenza

che si sta creando verso i mezzi di

produzione, le sementi e i pesticidi.

Arrivo quindi al terzo punto, partendo da

questo quadro più ampio, dalla colonialità

del potere e da come i vecchi colonialismi

influiscono ancora oggi sull’utilizzo delle

risorse (acqua, terra…), come i nuovi

colonialismi sono attivi sotto altre forme di

estrattivismo. 

Mi sembra centrale – anche per non fare

l’errore commesso per moltissimi anni e

dunque credere che questi progetti

arrivino e vengano recepiti passivamente

da chi abita questi territori – porre

l’attenzione sulle forme di agency

multiscalare, le forme di resistenza agite

dalle persone su scale diverse e in forme

diverse: dai Presidenti alle comunità locali

a tutte le forme di mobilitazione e di

protesta differenti tra loro. 

Un aspetto centrale da sottolineare è

come ci siano più meccanismi in atto in

questo momento, paralleli e interessanti:

da un lato vediamo forme più pressanti i

movimenti anti-francesi, per esempio se

pensiamo al Sahel negli ultimi anni, e

dunque centinaia di persone scese in

strada negli ultimi anni per chiedere che

l’esercito francese lasciasse il loro Paese,

mettendo in discussione in particolare tra i

più giovani l’utilizzo della lingua francese.

In maniera più estesa, se pensiamo a

giugno di quest’anno, in Kenya ci sono

state forti mobilitazioni contro la Banca

Mondiale, il Fondo Monetario

Internazionale,  per fare sì che il Presidente

non facesse nuove richieste di debito.

Dunque stiamo assistendo – e questi sono

due piccoli esempi, ce ne potrebbero

essere anche altri – a una resistenza e una

mobilitazione 



129

verso quelli che sono i cosiddetti vecchi

colonialismi. Ma cosa succede allo stesso

tempo? 

Dall’altro lato, osserviamo mobilitazioni e

proteste contro i nuovi attori, ossia questi

grandi progetti infrastrutturali che la Cina

sta portando avanti in Africa, e che non

vengono recepiti passivamente. Forse di

questi sappiamo molto meno perché non

sempre ci arrivano notizie delle

mobilitazioni a scala locale, di ciò che

succede. 

Riporto due esempi, forse tra i più noti, ma

ce ne sarebbero anche molti altri. Il primo,

è stato quello di come si sono attivate

delle mobilitazioni negli ultimi anni per

fermare l’impianto a carbone nell’area di

Lamu, in Kenya, grazie alla rete che si

chiama DeCOALonize Lamu, con una

azione di resistenza molto forte contro gli

impatti ambientali e sociali del progetto:

essa temporaneamente è riuscita a

fermare la costruzione di questo enorme

impianto a carbone. 

Un altro esempio di proteste, avvenute a

dicembre di quest’anno in Tanzania, sono

state quelle, inserite in una mobilitazione

più ampia e transnazionale, contro l’East

African Crude Oil Pipeline, progetto

promosso non solo dalla Cina ma anche

dal colosso petrolifero francese

TotalEnergies: molti di questi grandi

investimenti vedono di fatto una mixture

di capitali. 

Questo progetto, è previsto che attraversi

sia l’Uganda che la Tanzania, e solleva

grosse preoccupazioni sia ambientali che

legate allo sfollamento delle persone che

abitano questi territori. 

Vorrei andare a terminare

l’approfondimento sulle varie forme di

resistenza con un’ultima questione che mi

sembra interessante e riguarda come le

forme di resistere e mobilitarsi siano molto

varie nel continente: un aspetto a cui mi

sono interessata molto è come la satira

politica venga ampiamente utilizzata

come strumento di protesta. Molto

interessante è una serie di illustrazioni che

si chiama Occupation, realizzate da Bright,

un artista ghanese, in cui vediamo ad

esempio il presidente ghanese che mangia

al tavolo mentre Xi Jinping si porta via

l’Africa. Ci sono moltissime altre artiste che

nel continente hanno iniziato ad utilizzare

la satira come strumento, e questi sono

alcuni strumenti che possono tornarci utili

per non ricadere nella convinzione che

questi nuovi progetti coloniali siano

qualcosa che arriva nel vuoto, ma vedere

quanto invece ci siano delle persone che

resistono, che abitano questi territori, che

si mobilitano in forme differenti. Mi

sembrava importante riportare questi

esempi di agency multiscalare, che

avvengono su scale e livelli differenti.

Concludendo, mi sento di lasciare delle

questioni aperte: che tipo di spazi aprono

queste mobilitazioni? Nel caso dei

movimenti anti-francesi nel Sahel, per

esempio, che tipo di spazio questo

potrebbe aprire a nuovi attori come Cina e

Russia?

L’ultimo punto su cui concludere è che in

questo quadro di vecchie e nuove

colonialità, e di forme differenti di

resistenza ad essa, viviamo in un mondo di

crisi multiple che qualcuno ha chiamato

“policrisi” – crisi ambientali, climatiche,

insicurezze alimentari, guerre – che si

influenzano a vicenda. Secondo me questo

ci porta ad un punto centrale, che è legato

a chi può produrre sapere. Se vogliamo

decentrare lo sguardo, chi può produrre

sapere  se  molti  dei  Paesi di cui parliamo



130

sono attraversati da guerre e conflitti?

Questa è una cosa di cui ho parlato molto

al Cairo con colleghi e colleghe sudanesi:

nel mio caso, la maggioranza delle persone

nella rete che conosco di accademiche e

accademici sudanesi, non sono riuscite ad

entrare in progetti accademici in Egitto… è

molto difficile. Ancora più impossibile, se

pensiamo al clima in cui viviamo in Italia, è

ottenere visti di ricerca per persone

sudanesi. Le borse di studio dell’università

sono di pochissimi posti, e in ogni caso chi

ottiene le borse di studio molto

difficilmente riesce ad ottenere il visto.

Dunque, per non ricadere noi nel “parlare

di/per altri e altre” in un momento di crisi,

è necessario che ci interroghiamo su chi e

come produce sapere. Questo mi sembra

un punto centrale da portare anche in una

discussione che parla di congiuntura di

guerra: come, attraverso i nostri ambiti di

ricerca, ripensare la ricerca come una delle

pratiche di solidarietà, come pratiche

collettive. E, a proposito della questione di

come pensare alleanze con colleghi e

colleghe in un momento come questo,

l’ultimo progetto a cui abbiamo lavorato è

un progetto di mappatura collettiva che

abbiamo portato avanti al Cairo nell’ultimo

anno e mezzo, insieme a donne sudanesi

arrivate al Cairo dopo l’inizio della guerra

in Sudan. Questo progetto, alla fine si è

trasformato in una esibizione, apertasi al

Cairo nel mese di novembre: questo è

stato un modo di portare nello spazio

pubblico (come stiamo facendo qui oggi)

dei temi che sono molto sensibili, con un

valore particolare nel fatto di riuscire a

farlo nello spazio pubblico del Cairo, in

Egitto; parlo quindi di una situazione in cui

ci sono persone che arrivano ogni giorno

illegalmente nel Paese, che non ricevono

alcun tipo di supporto,  a  cui è sempre più

difficile aver rilasciato un visto, che

vengono deportate, che spesso spariscono.

Francesco Strazzari. Io sono un politologo

e mi occupo di relazioni internazionali,

dunque per quanto mi sforzi di rimanere

ancorato all’indagine sul terreno, in questo

caso in Africa, riprendo alcuni sguardi che

si proponevano in apertura: proverò quindi

a guardare più specificamente la linea di

conduzione delle politiche estere. Nella

mia indagine, vengo acceso da notizie che

arrivano quotidianamente, e nello

specifico vorrei partire da una notizia, di

cui ovviamente si parla davvero poco, se

non ai margini di qualche giornale: sto

parlando dell’espulsione dell’ambasciatore

sudafricano a Washington. Si tratta di

qualcosa di non piccolo, l’ambasciatore è

uscito dicendo che Musk ha fatto il fischio

che richiama i cani, e che Donald Trump è

colui che mina all’ordine globale. Questo è

avvenuto poco dopo che – come ben

sappiamo – il Sudafrica non si è allineato ai

desiderata di Washington sotto Biden.

All’interno di questo, lavorando

specificamente sull’Africa Occidentale, una

domanda che mi sono trovato molto ad

affrontare e che mi appresto a porre,

riguarda la presenza russa e come essa

venga pensata e concepita, come si sia

affacciata al di là delle ipotesi cospirative,

che abbondano nel mio campo di studi –

campo di studi legato alla sicurezza, che

quindi si chiede cosa vogliano davvero i

russi, cosa stiano facendo, cosa si stanno

portando a casa, quale minaccia

costituiscano, se sono dietro all’ondata di

ritorno dei regimi totalitari nella regione,

quanto è strumentale o convinta

l’adesione all’agenda di contestazione

della colonialità del potere nell’Africa

Occidentale? Il tema, ormai, della presenza



131

russa, tende ad equivalere ad un ritorno

dei lemmi e dei tropi retorici di ciò che ha

a che fare con il “panafricanismo”, ma in

versione degagista – tradotto in soldoni: “la

Francia se ne deve andare”. Questo in

qualche misura, veniva già accennato, apre

nuovi spazi politici sia dal punto di vista

della mobilitazione – perché le bandiere

russe sono comparse anche in piazza ed

esibite da manifestanti in una serie di

momenti di contestazione della presenza

francese, presenza invocata a partire dalla

crisi in Mali del 2012, quando i jihadisti

marciavano sulla capitale, ma oggi non è

un problema ristretto ai tre paesi che si

sono uniti nell’alleanza per il Sahel,

sfidando l’allineamento stretto con cui si

erano vincolati all’assistenza di sicurezza

per combattere le formazioni jihadiste con

l’impianto multilaterale a guida

occidentale. Il tema della “cacciata dei

francesi” è un tema che arriva apertamente

a Dakar: in Senegal, in Costa d’Avorio… È

qualcosa che ha a che fare con una eredità

che ha radici molto profonde. In quale

misura questo si articola con una sempre

più visibile presenza russa? In quali settori?

Ma ancora prima di questo (ed è la

domanda che mi sono posto e che ci

stiamo ponendo con colleghi ricercatori)

qual è l’immaginario geopolitico russo

dell’Africa? La proposta è di provare a

rovesciare la prospettiva: cercare di capire

non solo e non tanto in quale misura la

Russia riesce a trovare un riverbero in

forme di mobilitazione che la invocano, e

in che termini le amplifica e le plasma, con

un’azione orchestrata (di cui ci sono

evidenze abbastanza chiare, in termini

proprio della direzione strategica in quelle

che vengono chiamate le info war, cioè la

manipolazione in termini di propaganda

tramite   social   media   e  del  suo  utilizzo

negli ultimi anni); ma l’altra domanda è

come arriva la Russia ad avere un punto di

contatto? Come storicamente la Russia

pensa all’interno di quel grande spazio

“transimperiale” di fine ‘800? 

La riflessione parte da un’idea, e da dati.

Ogni anno l’ambasciata russa ad Addis

Abeba fa uscire un francobollo

commemorativo su come la battaglia di

Adua fu figlia di uno sforzo congiunto di

etiopi e russi: questa è una cosa che sfugge

al dibattito pubblico italiano, in particolare

considerando quanto è indietro rispetto

alle questioni storiche riguardanti l’Etiopia.

In qualche misura però, questo ci racconta

di un passato in cui non possiamo non

chiederci quale spazio abbia la Russia nel

ritorno di una assertività internazionale di

Mosca negli ultimi anni. Guardando i

documenti con cui il Cremlino, da un certo

punto in poi, comincia ad articolare

documenti strategici che parlano di Africa,

gradualmente trova l’articolazione di un

pensiero che porta nelle ultimissime sue

manifestazioni a configurarsi quasi come

una dottrina. Quali saperi vengono

mobilitati? Esterni, di Paesi africani, che

sappiano parlare le lingue, per andare

nella direzione in un dialogo strategico tra

potenze non Occidentali, in un triangolo

strategico che in quegli anni di transizione

che sono stati gli anni ‘90 metteva in

connessione con Cina e India in

particolare, una sorta di anticipazione di

quello che poi saranno i BRICS. Ma

soprattutto, riuscire a marcare

ideologicamente il segno, la firma del

pensiero russo sulla politica internazionale,

con le maggioranze che compongono il

pianeta, maggioranze che inevitabilmente

portano la Russia a riprendere alcuni temi

che sotto l’Unione Sovietica avevano a che

fare  con  il grande appoggio all’esperienza



132

di lotta anticoloniale. Storicamente è

necessario osservare questo fenomeno,

trovando significativi punti di somiglianza,

ma anche di distacco. 

Quindi provo ad andare indietro. Torno a

come nella fase zarista, in diversi modi la

Russia si proietta sullo scenario africano. Si

tratta di un piano serrato – soprattutto a

livello intellettuale (ma non solo, visto che

tocca una serie di figure della nobiltà e

dell’esercito) – con la Francia: esso serviva a

pensare che il Caucaso fosse per l’impero

russo ciò che l’Algeria era per la Francia. Ci

sono una serie di scritti, una linea

argomentativa, con tanto di

corrispondenze, in cui la Russia deve

apprendere e insegnare ai francesi il modo

di combattimento à la orientale, modo di

combattimento che sotto la zarina

Caterina aveva sperimentato sulla frontiera

siberiana, combattendo le popolazioni non

russofone che venivano assoggettate nel

disegno di espansione dell’impero. Io ho

trovato interessante vedere come nelle

biografie – ad esempio di una serie di

militari russi che combatterono nella presa

di Algeri, una serie di figure di avventurieri

– in una fase che tende ad esaurirsi nel

momento in cui la Russia inizia ad

intraprendere un tentativo di presa di basi

lungo la costa abissina, una serie di

tentativi che si fermano in quella che oggi

è Gibuti (una fortezza ottomana in rovina)

dove i cosacchi, guidati da un avventuriero

russo, incrociano gli italiani, e l’incrocio

finisce in “balde danze con il pugnale”. I

russi passano avanti, prendono la base, i

francesi non ci stanno e la bombardano.

Perché la Russia punta a quei mari? Ci si

potrebbe addentrare qui in dottrine

cristologiche, che mostrano come la

Chiesa russa veda nei cristiani di questo

mondo   una   corrispondenza    di    civiltà.

Questa insistenza della Chiesa e di alcuni

avventurieri continua a fare presa – a fasi

alterne, vista la problematicità che

costituisce per gli zar lo schierarsi in

rivalità con le potenze Occidentali – fino a

quando, al giro di boa del ‘900 – dopo che

un avventuriero russo si era addirittura

dichiarato governatore di una provincia

equatoriale inesistente – la Russia inizia ad

interagire direttamente con i Negus, nello

specifico qua (e questa è la storia che ci

porta ad Adua) con il Negus Menelik II. Ad

Adua, c’è un tentativo, parzialmente

riuscito, di aiuto militare: e qui nasce

anche questa narrazione della Russia, che

per la prima volta mette la firma su un

aiuto alle popolazioni africane contro le

potenze coloniali. Questo è ciò che

quantomeno viene raccontato dagli storici

russi; a partire da questo episodio – che

però durerà nel tempo, con una serie di

tentativi di approfondire questi rapporti – è

interessante notare come l’Unione

Sovietica (che poi sarà impegnata più che

altro sul fronte interno, almeno

inizialmente) erediterà una sola

ambasciata dall’Impero zarista, quella di

Addis Abeba. L’URSS poi continuerà nel

tempo a costruire rapporti di vicinanza con

l’Africa, che in particolare dopo la Seconda

Guerra Mondiale la vedrà affiancare Paesi

(in particolare guardando ai Paesi interni

alle sfere di influenza), con elementi di

incertezza, ma Paesi con elementi

socialisti. Quello che mi sembra

interessante è che in questa fase si

consolida un arsenale, anche retorico e di

pensiero, intorno al ruolo che l’Unione

Sovietica ha nella liberazione dei popoli

dal giogo coloniale, con aiuti, supporti,

eccetera… Quando l’Unione Sovietica cade,

per i primi anni la Russia si disinteresserà

completamente   di   ciò   che   accade    in



133

Africa; nel momento in cui però ripensa al

proprio ruolo internazionale, per uscire

dalla condizione di irrilevanza alla quale

viene relegata (e si tratta di una questione

di status e legittimità), pensa proprio

all’Africa. Il primo Paese in cui la Russia

torna a mandare consiglieri militari,

compagnie private, un modello di business

specifico (quello della Wagner come

compagnia militare privata), è proprio

l’Africa. E questo lo fa riprendendo la

propria posizione di sostegno e supporto

all’emancipazione di quel mondo dal

giogo coloniale. C’è un “rispolverare” il

repertorio, che non è nulla di diverso da

quanto viene effettuato sul piano

domestico da Putin, che riutilizza una serie

di simboli di memoria sovietica (dall’inno

dell’Armata Rossa con testo emendato ad

altro), per tornare al mito della grandezza,

della Grande Russia, del patriottismo in

chiave celebrativa su scala globale. 

Dunque, l’arrivo (recente) in Africa, passa

per l’identificazione di nicchie di mercato,

sulle quali la Russia può fare valere una

possibilità di gioco, nascondendo al

contempo la difficoltà legata ai limiti della

proiezione russa sullo spazio

internazionale, a partire dallo spazio ex

sovietico. Vediamo riformarsi una dottrina

basata su una idea essenzialista dello

spazio (basti guardare all’Ucraina), sulla

necessità di rimettere tutte le terre russe

insieme; al contempo vediamo però uno

sguardo verso i luoghi dove c’è una

opportunità – ad esempio la Repubblica

Centrafricana nel 2018. C’era in quel

momento una situazione abbastanza

fortuita che porta al primo aggancio su

quei luoghi; è importante indagare come i

russi si radichino in quel contesto. Siamo di

fronte ad un rapporto bilaterale;

studiandolo,   mi    sono    accorto    che    è

impossibile studiare la proiezione di un

pensiero geopolitico in Africa senza

considerare come l’Occidente, a sua volta,

pensa la Russia in questo contesto. Il

contesto in cui la Russia interviene, infatti,

è direttamente competitivo: la soluzione di

questo, dal punto di vista del dibattito

pubblico, parla di ritorno delle sfere di

influenza. Dunque: non esiste spazio vuoto,

esiste un tema che si risolve meno facendo

ricorso al repertorio di pensiero legato al

protettorato o alle sfere di influenza, tema

di fatto mal risolto nel pensiero

internazionale, che si rifà a quell’idea

secondo cui una potenza predominante

possa prendere controllo, non

necessariamente diretto, che tutela la

sovranità formale sul territorio, ma a

discapito di altre potenze. La Russia in

realtà si pone molto spesso in questi

scenari attraverso “sfere di interesse

privilegiato”: è un altro tipo di pensiero, un

po’ meno rispetto alla sfera di influenza. La

Russia spesso si trova in questa situazione,

sia per via dell’impossibilità a mobilitare le

risorse necessarie per costruire la forza di

una sfera di influenza, sia perché trova

resistenze sui territori. Tende dunque a

stare un passo indietro, avendo in alcuni

settori un ruolo comunque predominante

– ad esempio fornire forze pretoriane,

come nel caso della Repubblica

Centrafricana, dove di fatto agiscono ben

oltre il mandato specifico di repressione

dei ribelli, svolgendo però un ruolo di

assicurazione sulla vita del leader di turno.

Si utilizza dunque questa formula, con

modalità mutevoli, firmando accordi

bilaterali dietro i quali c’è un vero

elemento, cioè la capacità di ottenere

royalties, concessioni estrattive. Oltre a

questo, con il tempo viene sviluppata una

seconda area, sulla quale i russi sono parti-



134

colarmente capaci, che è quella di

costruire campagne di influenza sulla

opinione pubblica. Qui ci tornerò tra un

attimo, faccio prima il punto circa la

capacità in campo militare. Se da una

parte si ha una enfasi eccessiva sul grado

di capacità russa di schierare forza sul

terreno e costituire una minaccia in questo

senso, mentre si pensa la Russia come

elemento causale che smuove l’ostilità

verso l’Occidente – in una inflazione di

discorsi allarmisti su questo, soprattutto in

Africa occidentale, dove l’Occidente stesso

non si trova in linea con i ragionamenti

delle élite militari plagiate ampiamente in

chiave anti-terrorista dell’Occidente stesso.

D’altra parte, la Russia non vince alcuna

battaglia sul terreno: questo aspetto viene

continuamente dimenticato. Ad esempio,

la Russia interviene in Mozambico, dove le

prende sonoramente, e scappa; pur

arrivando a conquistare mettendo la

propria bandiera, non ha minimamente

capacità di controllare poi davvero i

territori, come ampiamente dimostrato

diverse volte. Questo ha portato a scendere

le quotazioni delle assicurazioni sulla vita

russe, perché sicuramente mettono in

campo velocità, ma lo fanno con un

discorso “sterminazionista” del nemico; se i

francesi storicamente colpiscono i leader

(non senza effetti collaterali…), decapitano

ad esempio lo Stato Islamico come è

successo negli ultimi 10 anni, i russi

massacrano tutti. Molti degli episodi di

sterminio di questo tipo non li

conosciamo; il caso del Burkina Faso, ad

esempio, è circondato da talmente tanta

confusione che non sappiamo nemmeno

quanti morti ci siano stati. Questa strategia

di massacri, che va avanti da diversi anni,

non sta portando a particolari avanzamenti

sul   terreno.   Al   tempo   stesso,   però,   la

simpatia per la Russia non è in calo, dalle

indicazioni che ci vengono da

manifestazioni o social. Infatti, stanno

ingranando delle massicce campagne che

utilizzano YouTube, TikTok… soprattutto

attraverso influencer: non si tratta qui di

illazioni, quando parlo di influencer

intendo campagne di sponsorizzazione

che vengono a seguito di firma di contratti

e via discorrendo, e il tutto perfettamente

in chiaro, allo scoperto. Lo scopo è quello

di mandare avanti una linea, una

immagine, una narrazione della Russia

come paese liberatore, a fianco dei popoli,

schierato per l’indipendenza della Alleanza

degli Stati del Sahel, eccetera… Ci sono poi

operazioni coperte: oggi [20 marzo, ndr]

usciva come si siano trovate tracce digitali

che dimostrano come una delle figure più

citate nel diffondersi di informazioni

spesso fallate e sbilanciate sul lato

dell’appoggio a Mosca, era una persona in

realtà morta nel 2021 ed impersonata da

un mediatore che metteva in contatto

linee di pagamento con la realizzazione di

articoli di propaganda. Dunque ci sono

delle prove. Tema fondamentale però sono

le grandi campagne, portate avanti tramite

importanti influencer con milioni di

followers, e attraverso esse la Russia è

riuscita a mettere in piedi elementi di

sintonia molto evidenti, con dichiarazioni

molto evidenti, che si fermano nel

momento in cui si apre il tema della

violenza. Raramente infatti vediamo un

influencer burkinabé o maliano incitare al

massacro… Ma c’è un tema di simpatia

diffuso, di favore generalizzato, che ben si

allinea con qualcosa che a Mosca è stato

ragionato a lungo, le teorie non lineari. E

qui, per andare verso la chiusura, ci farei

una domanda: che cosa ha la Russia da

vendere  o  esportare  in  termini più ampi,



135

non semplicemente la capacità di inserirsi

in una nicchia di mercato? Non hanno

cambiato nulla in termini di basi logistiche,

anzi. C’è una integrazione logistica dello

spazio di commercio ed estrazione russa,

che nel tempo va consolidandosi; in

particolare pensiamo al modo in cui un

paese cliente della Francia come il Ciad,

negli ultimi mesi ha iniziato a guardare

verso Mosca alzando da un lato il prezzo

della propria collaborazione con la Francia

ma dall’altro imbastendo relazioni

piuttosto solide con Mosca, cosa che ha

dato una svolta, in particolare nel mettere

in contatto il Sahel Occidentale con il

mondo sudanese; fino ad oggi il Ciad ha

agito (anche nel combattere le insorgenze

in maniera brutale) come un elemento di

isolamento delle insorgenze jihadiste sul

versante del Sahel occidentale eccetera…

Quello che è chiaro, in ogni caso, è che la

Russia è andata a saldare delle alleanze e

reti. Sicuramente tutti gli attacchi di

intelligence europei e americani non sono

in una fase espansiva, non sono efficaci; il

jihadismo anzi spinge con rinnovata forza.

Vorrei sottolineare come ci sia un livello

più profondo in cui la Russia trova un

aggancio discorsivo con quello che sta

accadendo nell’Africa Occidentale, ed ha a

che fare con ciò che è avvenuto intorno

alla fine degli anni ’90 (e più avanti nel

dare carburante al ripensamento del

posizionamento della Russia nello spazio

internazionale), dalle cantine in cui il

pensiero geopolitico cristallizzava in forma

di pensiero reazionario (così chiamavano la

geopolitica i sovietici, “dottrina

reazionaria”)… Ponendosi al livello di

capacità di maggiore sintonia, e questo

pensiero viene recuperato. Nel Cremlino,

nella teoria dell’uomo “forte che rimetterà

insieme  i  pezzi  di  ciò che è andato deca-

dendo per effetto di una potenza parassita

come gli Stati Uniti, la Russia è pensato

come elemento del ritorno alla forza

tradizionale: questo costituisce un punto

di connessione importante con l’Africa.

Mentre gli autori del pensiero anticoloniale

degli anni ’70 parlavano di classe,

stratificazione, integrazione, gli autori di

oggi parlano solo di identità: c’è quindi

una riconfigurazione in senso reazionario

che sposa bene la superficie del discorso

della Russia in Africa, nato nelle fucine di

un pensiero legato ad una Russia sconfitta,

avvilita post Guerra Fredda. Gli autori che

emergono in questo periodo non

ragionano mai in termini di diritti sociali

ma di bisogni del popolo, mai in termini di

diritti civili ma sempre di identità

nazionali: il segno politico di questa

operazione è il segno di una storia di

scomposizione sociale, affanno,

marginalità, che si rinvigorisce con un

pensiero reazionario.

Intervento 1. Ringrazio innanzitutto per le

due relazioni, soprattutto perché sembra

di vivere in un altro mondo: i soggetti, gli

attori, gli Stati che sono stati citati, sui

giornali sono raramente menzionati.

Ringrazio quindi per questo quadro, che

rispecchia l’idea che avevamo di questo

seminario, a partire dalla necessità di

allargare lo sguardo e decentralizzarlo.

Ho due domande, che partono

dall’ignoranza in questo campo, figlia del

fatto che stiamo parlando di terreni che

difficilmente si affrontano nella

quotidianità Occidentale. La prima

domanda parte da questo. Nessuno dei

due ha citato la guerra in Palestina: ha

cambiato qualche dinamica, ha prodotto

qualche scossa, negli scenari che sono

stati   descritti?   Qui   ha   fatto   un   certo



136

scalpore, ma qui non si parla della guerra

in Sudan per esempio, quindi forse nei

contesti di cui si parlava è una vicenda

che ha meno “dirompenza”. Questo, lo

chiedo anche per capire se, con lo scoppio

della guerra in Palestina, le strategie di

attori come Cina e Russia sono cambiate.

Penso ad esempio al tema

dell’infrastrutturazione: penso alla Cina,

ha previsto l’installazione di basi militari

nuove? Mi chiedevo se fosse cambiato

qualcosa in queste dinamiche.

La seconda domanda è più concentrata

sul digitale. Nello specif ico, se e come

questi attori si posizionano nella guerra

Congo-Ruanda per l’accesso a miniere di

colta – strettamente legata quindi alle

materie prime che servono per la

rivoluzione digitale? Ci sono altri scenari

aff ini in cui c’è una lotta in corso per

accedere a quelle risorse che vanno a

sostenere l’economia del digitale?

Intervento 2. Abbiamo affrontato una

riflessione legata agli Stati nazionali

africani. Studiando antropologia, mi sono

chiesta quale sia l’agency di questi Stati

nazionali: chi fa accordi? Quali sono le

conseguenze? Quali forme di colonialismo

si riproducono in questi termini?

Intervento 3. Ho due domande. Vorrei

chiedere a Mariasole qualche elemento in

più sulle proteste cui si accennava,

tenendo in considerazione anche quella

dimensione ideologica che emergeva

dalla relazione che portava Francesco.

Qual è lo sfondo? Sono mobilitazioni che

si basano una dimensione nazionale o su

una proiezione internazionalista, o con

qualche legame con pensieri di tipo

emancipativo e liberatorio? 

A    Francesco     invece     vorrei     chiedere

qualche nota in più rispetto alla chiusura

della relazione: questi movimenti degli

ultimi due anni, in cui c’è un cambio di

versante, sono autoctoni?

Intervento 4. Io ho una domanda per

entrambi. Francesco mi pare che abbia

dimostrato la correttezza della definizione

sovietica della geopolitica come scienza

reazionaria: quali strumenti diversi –

rispetto a quelli classicamente geopolitici

– possono servirci per immaginare dei

processi di indipendenza da quella che

Mariasole ha chiamato colonialità del

potere? È possibile, come ha cercato di

fare (non sempre senza ambiguità)

Achille Mbembe, rilanciare un

immaginario “panafricanista” in modo

aperto, giocando anche su quelli che sono

gli spazi oggettivamente aperti dalla

presenza di diversi attori, che si muovono

in modo diverso e che bisogna cercare di

leggere al di là degli stereotipi? Che tipo

di geografie variabili di relazioni e

rapporti di forza è possibile immaginare

su scala continentale, o su molteplici

scale nel continente? Quali sono gli

strumenti teorici di cui abbiamo bisogno?

Intervento 5. Un’ultima suggestione:

come, da queste geografie, viene

percepita l’Europa? Si è parlato molto di

Francia: l’Europa è considerato un

soggetto che può avere un ruolo rispetto

a questa complessa sovrapposizione di

interessi e di strategie, o è vista come un

attore periferico? Penso alle retoriche del

Piano Mattei, che parlano di sviluppo e

cooperazione ma il cui obiettivo mi

sembra di fatto contenere e gestire rotte

migratorie… Come vengono lette da

quelle geografie, rispetto invece alla

narrazione che abbiamo qui?



137

Mariasole Pepa. Ringrazio per le

domande. Partirei da quest’ultima.

Comincio da una mia impressione

personale: l’Europa e l’Italia vengono viste

come qualcosa di sempre più piccolo e

lontano nell’immaginario dei Paesi africani

e della Cina. Le cose che succedono in

questo momento, non stanno avvenendo

qui in Occidente: siamo noi Occidentali a

fare fatica a cogliere che questi

cambiamenti non avvengono qui, ma anzi

in maniera molto più veloce in alcuni Paesi

africani e in Cina. Abbiamo bisogno di un

cambio di interpretazione: cosa possiamo

noi imparare da questi cambiamenti, dal

modo di gestione delle crisi? Non è solo

questione di decentrare lo sguardo e di

osservare, ma proprio di imparare. 

Io non credo che siano guardati come

attori interessanti o influenti, in questo

momento, i paesi europei: mi sorge

piuttosto il pensiero opposto, e cioè che

siano i paesi europei e Occidentali ad

avere paura di Cina e nuovi attori. Penso,

ad esempio, alla Nuova via della seta, che

ha coinvolto anche il porto di Gibuti, ai

nuovi progetti infrastrutturali che hanno

visto come centrali i Paesi africani negli

ultimi anni: hanno spaventato l’Occidente

e questo ha portato (per fare un esempio)

l’Italia – che per anni aveva dimenticato

completamente i Paesi africani – a redigere

il Piano Mattei per la cooperazione

dell’Africa. La presidentessa dell’UE ha

apertamente detto che EU’s Global

Gateway è un’iniziativa pensata

direttamente in contrapposizione alla Belt

and Road. Dunque dobbiamo ragionare

bene sull’altro aspetto: non come

dall’Africa guardano all’Europa, ma a come

dall’Europa si guarda con terrore all’Africa.

E qui credo che ci sia un altro aspetto

interessante. Nonostante questa opposizio-

ne aperta alla presenza cinese in Africa,

adottiamo qui una serie di linguaggi e

pratiche che vengono utilizzate lì dalla

Cina. Penso ad esempio a quanto diceva

Francesco in relazione alla Russia: la

retorica che utilizza la Cina in Africa è

quella del passato coloniale condiviso,

della diversità dall’Occidente… Anche

quello del mutuo beneficio è un

linguaggio che la Cina ha introdotto, e che

da alcuni anni viene coattato e utilizzato

dagli attori tradizionali: la cooperazione

Nord-Sud è qualcosa che sta non solo nel

linguaggio ma nelle pratiche. Oggi le

partnership sia pubbliche che private che

porta avanti la Cina sono le stesse che

porta avanti anche l’Italia (e penso di

nuovo al Piano Mattei). Questo ci dice

molto quindi su una direzione opposta:

non è in questo momento il Sud che va

verso il Nord, ma il processo inverso, si è

parlato di southernization, il Nord che va

verso il Sud, avvicinandosi a linguaggi e

pratiche.

Da quando ho iniziato a interessarmi a

questi temi, una delle domande che mi

sono trovata a farmi molto è questa: sono

le lenti che abbiamo e utilizziamo utili ad

analizzare quello che stiamo vedendo? 

Una riflessione che stiamo continuando ad

elaborare – ad esempio in un testo scritto

insieme alla professoressa Ceccagna negli

ultimi anni, sulla Cina globale in Africa –

riguarda come spesso le griglie

interpretative che abbiamo utilizzato

risultino inefficaci per leggere determinate

tematiche, come appunto quelle legate

alle presenze cinesi in Africa. Penso qui ad

esempio, in relazione alla geografia, ai

binarismi: Nord-Sud esiste ancora?

Evidentemente no, e mettere in

discussione questi binarismi può aiutarci

ad  andare  oltre,  a  chiederci  che  cos’è  il



138

Sud oggi? Dov’è il Sud? La Cina è

considerabile Sud? Che strumenti analitici

e concettuali utilizziamo? Credo che

questo sia uno spazio interdisciplinare

fertile per la discussione, per mettere in

discussione le lenti utilizzate fino ad oggi.

Rispetto alla domanda sulla guerra in

Palestina invece, la mia impressione è stata

che non abbia cambiato il conflitto in

Sudan. Come si faceva però presente, la

domanda che mi sono fatta tornando in

Italia è: perché dalle rivendicazioni che

emergono in Sudan – in particolare quelle

che possiamo vedere tramite gli strumenti

digitali, che sono molto utilizzati – le lotte

del Sudan, del Congo e della Palestina

vengono portate avanti insieme? E invece

perché in Italia, quelle mobilitazioni per la

Palestina, non hanno avuto capacità di

attivarsi anche su altri conflitti? A Londra,

ad esempio, ci sono piazze ogni settimana

che riescono a guardare a questi diversi

territori: perché la guerra in Palestina ha

mobilitato anche noi, ma altre guerre non

ci mobilitano?

Un altro elemento di riflessione, sul tema

delle mobilitazioni transnazionali, riguarda

come la Palestina abbia risuonato, nei

nostri nodi territoriali, nelle nostre pratiche,

e ci abbia attivate in maniera diversa. Una

cosa interessante, quando pensiamo alle

reti transnazionali, quando si parla di

progetti infrastrutturali cinesi, le

mobilitazioni degli attori africani è molto

difficile che creino risonanze con

movimenti e mobilitazioni in Cina, anche

per via della forte repressione, e questa è

una cassa di risonanza che viene a

mancare. 

Come ultimo tema, vorrei dire qualcosa

sull’agency. Ne ho parlato in termini locali,

inseriti nei movimenti e nelle

mobilitazioni,   ma   sicuramente   l’agency

dello Stato nazionale è anche centrale.

Negli ultimi anni abbiamo visto come,

rievocando questo immaginario che la

Cina porta con sé come retorica della

diversità dall’Occidente – “siamo fratelli e

sorelle”, come ha detto Xi Jinping in una

recente conferenza sul tema della

cooperazione in Africa, “aiutiamo l’Africa

nello sviluppo, riconoscendo il nostro

passato condiviso”. Questa narrazione

viene spesso anche utilizzata dai

presidenti dei Paesi africani: moltissimi

presidenti prediligono prestiti e

investimenti cinesi a quelli Occidentali.

Questo perché un prestito del Fondo

Monetario Internazionale porta delle

condizionalità, solitamente associate a

liberalizzazione dei mercati, eccetera…

mentre la Cina ha un altro tipo di

condizionalità; questo elemento è stato

favorito da moltissimi presidenti. Ci sono

molti studi che hanno visto come in

momenti di elezione politica i presidenti

africani abbiano prediletto gli investimenti

cinesi, perché sono più rapidi, liberi della

macchina burocratica Occidentale. E

questo credo sia un nodo interessante, nei

termini dell’agency.

Francesco Strazzari. Ringrazio per le

domande complesse, sulle quali avrò da

riflettere. Inizio da questo: più volte Xi

Jinping ha dichiarato che Cina e Russia

sono infinitamente meglio degli

Occidentali che vengono a farci lezione sui

diritti umani. Questa cosa della lezione sui

diritti umani in Africa è esplosiva, con

chiunque se ne parli. L’ultimo summit dal

punto di vista dell’Unione Europea in

questo senso è stato un disastro: i leader

africani hanno semplicemente ribadito

che non sta all’Europa venire a parlare di

standard,  e  lo  hanno  fatto  a partire dalla



139

questione palestinese. Il punto dei leader

africani è che quando si chiede all’Africa di

allinearsi su questioni di principio, c’è

grande bravura a far sembrare un

problema africano quello che invece, di

fatto, è un problema tutto europeo. 

Dal punto di vista dell’agency questo

solleva riflessioni: paradossalmente, il

moltiplicarsi di attori che aspirano ad un

rapporto privilegiato, ad una sfera di

interesse e così via, rende molto varia la

scelta per chi siede nei palazzi delle

capitali. Il moltiplicarsi dell’offerta fa sì che

dal lato della domanda si possano

sviluppare forme inedite di agency. 

Rispetto alla domanda sull’Europa un caso

importante riguarda l’Algeria, rispetto al

caso Mattei: si tratta di un piano che è

questione strettamente italiana e algerina.

Il Mattei è un progetto volto a rendere

l’Italia un hub del gas nel Mediterraneo, tra

Turchia e Spagna, volto al contempo a far

sì che vengano realizzate una serie di

proiezioni sul continente africano. La

domanda sulla capacità autoctona di

sviluppare forme di pensiero, che si faceva

prima, penso abbia risposta positiva. Penso

ad esempio ai movimenti studenteschi

che si sono mossi approfittando della

spinta proveniente da Paesi non europei –

penso ad esempio alle mobilitazioni

studentesche in Mali che hanno guardato

ad un nazionalismo con riferimenti al di

fuori della sfera Occidentale, ma è crollato

completamente. Nella nostra visione, in

ogni caso, rimane un angolo cieco, che

riguarda gli investimenti e i progetti

islamici all’interno di questi territori, agli

occhi del soggetto medio che li abita

molto più interessanti e con molti più

benefici rispetto a progetti europei o

statali locali. Ci sono congiunture a fasi

alterne,  in  cui  le  pulsioni di movimenti si

allineano o disallineano su una ambizione

emancipatoria complessiva. 

L’unico modo per affrontare queste

riflessioni, in ogni caso, è uscire dalla

“torsione identitaria”: si tratta di mettere la

lettura della segmentazione sociale, con la

capacità di guardare a come l’economia

politica diversifica i benefici eccetera… E su

questo, i due casi che abbiamo guardato

oggi hanno una presa diversa, per un

motivo evidente. La Cina ancora si

rappresenta con una proiezione di role

making globale, come grande beneficiaria

della globalizzazione; la Russia invece

viene da una storia per la quale si pensa

vittima della globalizzazione, una

globalizzazione subita, un paese

rancorosamente proiettato sul militarismo.

Dunque, c’è qualcosa che non le tiene

perfettamente allineate. 



Oggi proverò a ragionare su due vettori

cruciali per comprendere la congiuntura di

guerra: rapporto tra guerra e finanza e

rapporto tra guerra e intelligenza

artificiale. Cercherò di rispondere ai temi

proposti soprattutto in termini di

antropogeopolitica, e cercherò di farlo

ponendo delle domande. Perché la guerra

è divenuta incomprensibile alla politica?

Perché la guerra è divenuta

incomprensibile per i generali? Perché la

guerra è diventata incomprensibile ai

militari che sono sul campo? Premesso

che comprensibilità e incomprensibilità

del fenomeno variano, siamo oggi di fronte

a queste tre domande e questioni

antropologico-politiche.    Le    risposte,   in

sostanza, già le sappiamo: tutto ciò ha una

risposta complessiva. Finanza, capitale e

tecnologia si riproducono ampiamente al

di fuori del comando che politica, generali

e militari sul campo assicurano. Questo è

un motivo di incomprensibilità: si

riproducono in modo classicamente

complesso, attraverso una sovrapposizione

di spaventosi momenti di ordine,

disordine, e caos. Questa è la sostanza

della teoria della complessità. Tutto ciò

permette la riproduzione di finanza,

capitale e tecnologia ben oltre la politica,

ben oltre la dimensione della guerra sul

campo. Dunque, se le risposte le

sappiamo, quello di cui abbiamo bisogno

è  di  articolare  un  piano  analitico  che  ci

C
A

P
I

T
O

L
O

 
9C

A
P

I
T

O
L

O
 

9

140

Media, finanza e scenari della guerra 
Rif less ioni  conc lus ive  -  Parte  I

16  apr i l e  2025
Si lvano  Cacc iar i



permetta di comprendere sempre più a

fondo questi fenomeni. Cerchiamo di

capire quali siano le forze telluriche

attraverso le quali si riproducono finanza,

capitale e tecnologia: ripeto che queste

forze sono telluriche, non solo vanno oltre

la dimensione del controllo politico. Se

ordine e disordine si possono guardare in

modo speculare, ordine e caos no: siamo in

una dimensione caotica nella quale

finanza, capitale e tecnologia si

riproducono mettendo in crisi lo Stato, la

strategia bellica e la stessa pratica militare

sul campo. Si tratta quindi di rispondere a

questo tema e a questa interrogazione:

riuscire a capire queste forze telluriche da

cosa sono composte. 

    Partiamo con il primo interrogativo, che

tematizza che la guerra sia diventata

incomprensibile per la politica: è un

passaggio molto semplice nella sua

descrizione, che ci porta a prendere in

considerazione il fatto che storicamente lo

Stato può farsi e si fa anche hedge fund.

Qual è il fenomeno storico che muove

questo genere di considerazioni? Tutto ciò

non è una anomalia del presente: siamo di

fronte a fenomeno storico che tende a

riprodursi fin dall’inizio della modernità,

soprattutto grazie all’emergenza della

guerra. Case study adatto per l’analisi è il

fallimento della South Sea nel 1720 a

seguito della guerra anglo-scozzese di

inizio ‘700: la guerra anglo-scozzese creò

una serie così grave di problemi di

finanziamento che la normale tassazione

non bastava a coprire i costi esorbitanti

dell’intervento militare. Accadde quindi

che in territorio britannico prima si

instaurasse una lotteria nazionale, e

successivamente che i costi fossero così

esorbitanti da portare lo Stato ad iniziare a

emettere  azioni  della  compagnia   South

141

Sea (compagnia statale che avrebbe

dovuto sfruttare le ricchezze del Sud di

quelli che oggi sono gli Stati Uniti),

esagerando le possibilità di ritorno

economico di questo genere di azioni. Dal

punto di vista finanziario, a lungo termine

la vendita delle azioni funzionò benissimo

e finanziò una parte della guerra; poi

ovviamente ad un certo punto le azioni

crollarono e la South Sea fallì, con uno dei

più spettacolari crolli della storia stessa

della Borsa. Il fallimento della South Sea

non è il fallimento di qualche capitale di

ventura della finanza, ma il fallimento

tipico di uno Stato che ha bisogno di fondi

per finanziare la guerra e crea un proprio

hedge fund. Questo ci porta non solo a

considerazioni storiografiche importanti,

ma anche a capire che fin dall’inizio della

modernità, il rapporto tra sovrano e rischio

cambia: fino a mettere in discussione la

capacità stessa del sovrano di governare, e

in questo senso si rovescia completamente

il rapporto tra moneta e corona, per come

si era instaurato prima della modernità. Si

può pensare ad un altro grande fallimento

di gran lunga precedente a quello della

South Sea: quello del fiorino d’oro

fiorentino del XII secolo, quando la corona

si rifiutò di pagare i debiti di guerra. Nel

XVIII secolo la situazione si ribalta proprio,

e vediamo quindi lo Stato che per

finanziare la propria economia di guerra si

fa hedge fund, e si assume direttamente il

rischio, che non è sulla moneta. Questo ha

delle enormi conseguenze, che ci fanno

capire cosa sta accadendo oggi. 

    Lungo tutto il XIX secolo, per fare un

lavoro storiografico sulla relazione tra

banche e presidenza degli Stati Uniti,

utilizzerei proprio questo paradigma: per

capire quanto lo Stato si faccia hedge

fund.   L'affermazione   non   è   tanto   mia



quanto di Roosevelt, quando dice, subito

dopo la prima elezione, che è necessario

ristrutturare immediatamente il rapporto

tra banche e Stati Uniti, poiché sono le

banche ad avere dominato per un sacco la

politica degli USA. Facendo un lavoro

storiografico, sarebbe quindi utile capire

dove c’è stato governo, e dove

effettivamente sono gli hedge fund che

hanno preso governo, e quanto lo Stato si

sia fatto hedge fund. L’aspetto importante

è questo: sull’emergenza della guerra la

governamentalità non garantisce più la

forza, e lo Stato è costretto a farsi esso

stesso hedge fund, a diventare un agente

di rischio, e addirittura come nel caso

South Sea ad inventarsi delle vere e

proprie azioni inesistenti. 

Ma ai tempi della nostra contemporaneità?

Ci sono anche qui diversi esempi. Anche

l’Italia negli anni ’90 ha partecipato al più

importante fondo speculativo. La Lehman

Brothers dieci anni prima. E anche la

Germania di Merkel (anche se in senso

positivo), che io sappia l’unico Stato che sia

riuscito a guadagnare direttamente con

l’attività di credito. Ci sono quindi diversi

modelli. Il problema concettuale però è

questo: che lo Stato hedge fund ha diverse

caratteristiche. Innanzitutto deve tenere in

equilibrio il fatto di essere agente del

capitale di rischio ma anche l’agente

sovrano diretto dei processi di governa-

mentalità, e non è facile. Ma lo Stato

rimane tale finché riesce a tenere in

equilibrio queste due cose. Lo Stato hedge

fund può mantenere il controllo dei

processi finanziari, e gli Stati Uniti di

Reagan a mio avviso hanno dato la genesi

dei mercati speculativi per come li

conosciamo; può essere guidato da

processi di finanza di rischio (nei casi delle

amministrazioni  Clinton  e  Obama)  e può

142

fluttuare come hedge fund tra gli hedge

fund in un mercato finanziario in profonda

ristrutturazione (che è il caso della attuale

amministrazione Trump). Siamo dunque di

fronte non tanto ad una mutazione della

forma Stato, ma ad un suo adattamento

rispetto alla necessità dello Stato di fare

fronte ai costi. Se vogliamo andare fino in

fondo possiamo considerare che l’episodio

che affascinò molto l’operaismo italiano

dell’inizio degli anni ’70 fu lo

sganciamento del dollaro dall’oro, ed è

comportamento tipico dello Stato che si fa

hedge fund. Siamo di fronte a un

fenomeno che non è solo nel presente, ma

tende a riprodursi nel momento in cui la

guerra chiede allo Stato di essere qualcosa

di diverso dal tradizionale strumento di

governamentalità che produce risorse.

L’amministrazione Trump ha queste

caratteristiche: ha incorporato tra le

proprie funzioni la vera e propria modalità

hedge fund, e questo non solo perché la

Trump Corporation vive del nesso tra

settore immobiliare e finanziario. Le

accuse che i democratici fanno a Trump –

cioè di aver sostanzialmente fatto inside

trading – sono giuste, ma sono solo una

parte del fenomeno di cui stiamo

parlando. Se andiamo a vedere la

composizione dell’amministrazione

Trump, troviamo diversi CEO di hedge

fund di diverso tipo. L’amministrazione

Trump è questo: una modalità hedge fund

innestata nei processi di governamentalità

tipici dello Stato contemporaneo. Tanto

più questa modalità prende piede, tanto

meno è possibile un esercizio pacifico

della governamentalità, e tanto più

processi stessi di guerra diventano

incomprensibili: incomprensibili perché si

danno su una molteplicità di piani,

incomprensibili perché ingovernabili.



Questo è un altro aspetto di cui dobbiamo

assolutamente tenere conto. Se alla prima

domanda – perché la guerra è

incomprensibile alla politica? – vogliamo

dare una risposta, è che il farsi hedge fund

del governo rende la guerra e la politica

stessa ingovernabili. Un aspetto nel quale

lo Stato sovrano riesce ad essere

protagonista, è un aspetto se vogliamo

minore e tradizionalmente secondario,

ovvero sia la capacità di stare nei mercati

finanziari come attore finanziario: facendo

questo però si perde così quella capacità

di governo, quella tenuta e quella presa di

potere sulla società che è tipica dei

processi di governamentalità. Perché la

guerra è incomprensibile alla politica?

Perché nel momento in cui la politica si fa

hedge fund si ha una molteplicità di

conseguenze politiche che fa perdere allo

Stato capacità di controllo, strategia.

Però, e chiudo su questo aspetto, la guerra

è l’elemento scatenante, rispetto alla

risposta dello Stato di farsi hedge fund: per

rispondere ad immediate questioni

finanziarie. Dobbiamo anche riportare una

cosa qui: dal punto di vista della filosofia

della modernità il problema è stato visto

soprattutto come un problema del

rapporto tra governi e debito… mi riferisco

a von Clausewitz, che fa un ultimo

tentativo di coniugare filosofia, politica e

guerra. 

    Passiamo alla seconda domanda.

Perché la guerra è incomprensibile ai

generali, al comando, alla dimensione

della strategia militare? Per chi ha avuto

in questi anni la pazienza di leggere le

considerazioni sulle guerre che si sono

susseguite da inizio anni ’90 ad oggi fatte

dai militari, la guerra è soprattutto illogica. 

Molti militari, non solo quelli che scrivono

saggi  scientifici  o  che  collaborano con  il

143

mondo accademico, anche sul piano

banalmente giornalistico, trovano fuori

dalla dimensione militare un elemento di

riconoscimento forte, spiegando l’illogicità

delle guerre che si sono svolte. Il problema

è che, dal punto di vista strettamente

militare, i generali hanno ragione: non c’è

una logica tipicamente bellica o un

rapporto stretto tra necessità geopolitiche

e guerra in epoca contemporanea. La

guerra però è logica, ma segue una logica

che è incomprensibile ai militari (salvo

alcuni) poiché risponde solo parzialmente

a logiche strategiche di comando. Ma qual

è questo genere di logica e perché è così

importante? Se si guarda alla logica del

passaggio tra la guerra in Iraq, la guerra in

Afghanistan, la guerra in Ucraina, si può

trovare questa stessa caratteristica in tutte

le guerre: la guerra si fa e si termina, non

con la vittoria o la sconfitta, ma soprattutto

si comincia per accumulazione di tensione

politica, tecnologica, finanziaria, e finisce

quando questa accumulazione, questa

tensione, si disperde. Questa è la logica

con cui si conducono oggi le guerre, e lì c’è

una logica di dominio e di comando che

trascende la strategia militare. Per questo

motivo la guerra è solo parzialmente

comprensibile ai militari: per questa logica

di accumulazione – che si ritrova in Iraq,

Afghanistan, Ucraina. E soprattutto, si

vedrà trasformare ogni campo in terreno di

esperimento tecnologico e finanziario per

la guerra successiva. Così si capisce anche

la modalità con la quale i salti di guerra in

guerra avvengono. Io ho trovato un saggio

strepitoso di una ricercatrice americana

sulla guerra in Iraq che tocca un sacco di

questioni, e la individua come laboratorio

tecnologico per l’elaborazione guerre

successive. Gli USA avevano aspirato i dati

di tutto l’Iraq per anni;  ciò  è



servito per sviluppare tecnologie di

aspirazione e analisi dati. Questo ha

portato, nelle guerre successive, un livello

tecnologico e strategico di maturità

superiore. Le guerre avvengono quando

avviene questo genere di accelerazione.

C’è chi potrebbe dire che questa è una

logica pre-moderna, poiché non richiede

la strategia militare ma l’elemento caldo di

creazione della guerra; ma l’elemento

ultra-moderno, o forse direttamente post

moderno, è quello della accelerazione dei

processi tecnologici, politici e finanziari,

affinché si creino effettivamente le

condizioni per fare guerra. Una volta che

queste condizioni di accumulazione si

sono esaurite, si passa alla guerra

successiva. Se si conducono delle analisi

sulla palese assurdità della guerra in

Ucraina, dobbiamo renderci conto che

l’accelerazione di capitale che sostanzial-

mente ha sviluppato questa guerra, poche

settimane dopo lo scoppio della guerra ha

immediatamente creato una rete di Start

Up tecnologiche di sviluppo dell’intelli-

genza artificiale come non c’era mai stato

precedentemente. Questo non significa

dire che la guerra è stata fatta per fare le

Start Up, ma piuttosto che questo è uno

degli effetti attraverso i quali si può

leggere che l’elemento centrale del

conflitto è questa accelerazione di

elementi di tensione politica, tecnologica e

finanziaria. Tutto ciò è una condizione

tipica della post-modernità: nella

condizione post-moderna, la scienza

procede per accumulazione. Nel nostro

mondo la guerra ha assunto i caratteri di

una scienza post-moderna, che procede

per accumulazioni gigantesche. Questo

porta in grande crisi le strategie militari,

ma ci sono anche risposte teoriche di

teoria della guerra che cercano di ovviare a

144

questo dato, che mette in crisi non solo la

governamentalità ma anche gli assetti di

strategia e comportamento. Il primo

tentativo di risposta serio, a mio avviso, si

trova nel concetto di guerra ibrida: stiamo

parlando di un concetto russo prima e poi

adottato velocemente anche dagli

americani, e non è un concetto giorna-

listico o un’invenzione interessante di chi

poi deve fare girare le notizie. La guerra

ibrida appartiene ad un filone di dibattito

della teoria militare che emerge dopo la

caduta del muro, e trova nell’accademia

delle scienze sociali russe un elemento di

codificazione teorica. In questa dimensio-

ne di disordine e caos creata dalla guerra

come accelerazione di questi processi, la

guerra ibrida ci dimostra che tutte le

modalità per muovere guerra devono

ibridarsi con le forme della post-modernità

legate alla tecnologia, e in questo caos

viene anche indicato un modo per vincere

la guerra. Parlo della capacità di saper

sincronizzare i piani di guerra antichi e

contemporanei in un unico punto, in un

unico elemento di rottura: chi riesce a

sincronizzare meglio i mille piani prodotti

dalla guerra contemporanea, riesce a

vincere anche all’interno di processi veloci

di accumulazione e tensione politica,

finanziaria e tecnologica. Tant’è che i russi,

poi, la capacità di resilienza in una guerra

ibrida l’hanno dimostrata, non oggi ma

diversi anni fa, quando hanno subìto

potenti attacchi finanziari. Questo ha

permesso di affinare non solo le teorie ma

anche le pratiche della guerra ibrida.

Dunque questa seconda domanda, perché

la guerra diventa incomprensibile ai

generali?, ha come risposta il carattere

impetuoso dei processi di accumulazione

tecnologica e finanziaria, che non

corrispondono ai criteri di strategia bellica.



Quando un generale dice “io la guerra non

la riconosco più”, segue sicuramente un

trend comunicativo consolidato (i militari

fanno notizia per questo) ma anche uno

spaesamento reale della sua professione,

perché il carattere di accumulazione

impetuosa della scienza post-moderna

non risponde alle caratteristiche di

strategia e pianificazione tipiche… Ha

completamente cambiato l’idea di guerra,

e i russi hanno avuto questa capacità di

lettura nel cambiamento, producendo

appunto questo concetto di guerra ibrida

efficace sul piano teorico prima ma anche

su quello materiale in seguito; successiva-

mente, come accade sempre in guerra, c’è

stata anche una ibridazione tra la teoria e

la messa in pratica. Questo tema, però,

riporta alla grande questione sollevata

prima, e cioè all’incomprensibilità della

guerra rispetto a chi alla guerra è abituato,

seppur in termini classici. 

Aggiungo una ultima cosa su questo

punto: l’abitudine è quella a ibridare

sempre di più la logistica militare con le

caratteristiche contemporanee della

logistica civile. Nonostante questo, per la

direzione strategica e militare, la guerra

risulta incomprensibile. Ma che cos’è

guerra ibrida? È un tentativo di

adattamento da parte delle strategie

militari a questa modalità di creazione

della guerra in questo scenario di

accumulazione di tensione politica, finan-

ziaria e tecnologica. Così come lo Stato

come hedge fund è una risposta alla

crescente e sempre più pressante

necessità di finanziare una guerra di fatto

sempre più complessa; e tipicamente,

quando lo Stato si fa hedge fund, avviene

una legittimazione de facto dell’esistenza

della guerra in sé. 

     Arriviamo ora all’ultima domanda che ci

145

Può sembrare un po’ banale, ma per me

non lo è perché ci permette di scoprire

l’importanza e l’irreversibilità dell’uso

dell’Intelligenza Artificiale nella guerra.

Dunque, perché la guerra è incompren-

sibile ai militari sul campo? Partiamo

dall’aspetto soggettivo. Mi sono recente-

mente andato a guardare un po’ di blog

dedicati a questioni militari, e anche

alcune pagine social di veterani. Quello

che ho osservato è che (da un punto di

vista soggettivo, se facciamo un minimo di

lavoro etnografico) le nuove tecnologie di

guerra dal punto di vista di militari e

veterani (coloro che hanno combattuto più

guerre) agiscono così: ci rendiamo conto

subito che c’è un aspetto ambivalente.

Molti veterani hanno una certa curiosità

verso una guerra combattuta (per molti)

come se si trattasse di un videogioco:

governare droni è molto simile ad usare un

joystick. La dimensione sportiva dei

videogiochi diviene immediatamente

questione militare. Altro aspetto riguarda il

fatto che per molti veterani fare la guerra e

giocare ai videogame è la stessa cosa:

questa dimensione penso sia molto

interessante dal punto di vista

antropologico e sociologico. C’è un’altra

questione però di cui tenere conto:

secondo molte testimonianze di veterani

(gente che è stata in Iraq e in Afghanistan,

gente che è stata mercenaria ovunque) il

conflitto russo-ucraino è considerato il più

duro mai combattuto sul campo. Dicono

che la guerra tecnologica è la guerra più

dura che un soldato possa combattere sul

campo: questo perché si perde completa-

mente l’autonomia individuale del singolo

combattente, e questo è un aspetto di

grande importanza. Ma cosa fa perdere

l’autonomia? Chiaramente, è l’utilizzo

egemone dell’intelligenza  artificiale  come



strumento per condurre la guerra. La

guerra comincia a diventare incompren-

sibile per i comandi militari proprio per

questo: c’è qualcosa che prende il

comando, e questo qualcosa sono le

piattaforme di AI che sono l’elemento

attraverso cui si conduce la guerra. Se

proviamo a fare un minimo di analisi,

andiamo a vedere che – dovendo

rispondere alla domanda chi è la guerra in

Ucraina? – la risposta è principalmente

Palantir. Palantir è una piattaforma di

intelligenza artificiale che, per questo

genere di guerra ibrida come la guerra in

Ucraina, è la piattaforma più avanzata.

Questo complica molto le cose, anche solo

per il semplice fatto che Palantir ha

direttamente e unicamente espresso

Vance come vice presidente degli USA,

scelto attraverso l’AI. Già questo ci porta un

po’ di complicazioni, anche politiche.

Palantir agisce secondo una logica di

sviluppo dell’intelligenza artificiale di

questo tipo, che ci spiega anche perché la

guerra diventi incomprensibile per i

veterani, per gli alti comandi militari…

Questo, ce lo spiega anche uno dei pezzi

grossi di Palantir nel momento in cui

racconta al proprio pubblico perché

l’intelligenza artificiale di Palantir sia la più

adatta a risolvere il problema della

logistica degli hamburger: questo alto

dirigente di Palantir ci spiega che fino al

giorno corrente la logistica degli

hamburger era disfunzionale, aveva una

serie di strozzature nella distribuzione e

nell’assemblaggio, ma Palantir ha risolto

tutti i precedenti problemi. In che modo?

Perché la loro AI pensa in maniera

completamente differente rispetto a come

la razionalità umana applica i criteri della

gestione della logistica: proviamo a

pensare alla risoluzione del problema nella

146

logistica degli hamburger, nel momento in

cui viene applicata invece alla carne

umana. Poiché Palantir è sostanzialmente

di fatto un progetto militare, che

costruisce strategie e strumenti multiuso.

Quando la logica che comanda un’azione

militare è strutturalmente una logica ad

alta differenzialità rispetto alla logica

umana, è evidente che chi è sul campo fa

notare che tutto ciò è estremamente duro,

e soprattutto è molto duro adattarsi a

questo. Perciò è importante capire

l’incomprensibilità della guerra per i

militari: perché appartiene spesso a

logiche non umane. Ma dunque, Palantir

da questo punto di vista cosa fa? Monitora

costantemente l’evoluzione del conflitto,

identifica le nuove esigenze, condivide

autonomamente analisi e conoscenze con

ricercatori e sviluppatori. C’è un altro

aspetto importante: questo lavoro di

analisi sul campo da parte di Palantir,

comporta anche l’aggiornamento dei

modelli di intervento sul terreno da parte

dell’intelligenza artificiale stessa. Ma gli

umani? Questo è un aspetto molto

importante: se l’intelligenza artificiale

scopre che in un conflitto (in qualsiasi

parte del pianeta) una nuova tattica

militare si è rivelata particolarmente

efficace, può integrarla immediatamente

nei suoi modelli di intervento. Ma cosa

comanda? Innanzitutto, formalmente il

comando è sempre legato al militare, alla

decisione politica, eccetera, ma ciò che

avviene è quello che avviene sempre

durante la guerra: nel momento in cui le

scadenze sono più pressanti e si devono

prendere decisioni stringenti, sempre di

più è l’intelligenza artificiale a prendere le

decisioni. L’AI come abbiamo visto per

quanto riguarda la logistica degli

hamburger, di fatto applica una logica non



umana. 

Oltre a questo c’è un altro aspetto, e cioè

che siamo di fronte ad una intelligenza

artificiale di tipo generativo, che evolve.

Dunque, l’altro aspetto incomprensibile e

ingovernabile della guerra (legata ai

processi tecnologici) è un elemento che

oggi è già protagonista – non è più

sperimentale come lo era durante la Prima

Guerra del Golfo. Qua il problema che si

solleva è quello della legittimità: quale

legittimità di comando c’è nel dispositivo

tecnologico che evolve, prende decisioni,

muove truppe, crea centinaia o migliaia di

morti in autonomia? La prima risposta

potrà anche essere che la decisione

dipende dal prompt, ma il problema che

ci si dovrebbe porre qui è politico, non

tecnico. Dunque, la guerra sul campo

risulta incomprensibile ai militari, perché

l’evoluzione dell’AI generativa è stata tale

da ridurre l’autonomia umana in questo

ambito, funzionando secondo una logica

non comprensibile, cosa che l’alto

dirigente di Palantir, parlando della

questione della logistica degli hamburger,

ci ha ben spiegato. 

    Andando quindi a chiudere: la guerra ha

una logica (questa propria logica) di

muoversi in autonomia completa. La

guerra ha una logica: se noi

comprendiamo la guerra come terreno

attraverso il quale finanza, capitale e

tecnologia si riproducono ampiamente al

di fuori del comando politico e militare,

sicuramente comprendiamo questa logica

di guerra. Ed è fatta di processi di

accumulazione, scosse telluriche che

ovviamente sinistrano gli edifici che

precedentemente contornavano o

contenevano questi fenomeni. Molto

spesso  io   leggo   la   parola   declino,   ma

147

declino di cosa? Qui non siamo di fronte al

declino, ma ad uno straordinario processo

di accumulazione di potenza di guerra mai

visto prima nella storia dell’umanità.

Parlare di qualcosa che è in declino non

mi sembra appropriato, e farei grande

attenzione a mappare il mondo prima di

farlo in questi termini. Questa spinta,

questa evoluzione, questi processi di

accumulazione che sinistrano lo Stato e la

capacità di muovere guerra, sono la

profonda evoluzione di quello che a suo

tempo (quasi mezzo secolo fa) ho chiama-

to capitalismo postmoderno. Tutto ciò si

vedeva nei processi di accumulazione

capitalistica, e non poteva vedere che una

volta che il genio è uscito dalla lampada, i

processi di accumulazione non hanno più

trovato ostacoli, e hanno trovato in questa

modalità di accumulazione impetuosa di

guerra, tecnologia e finanza, e queste

enormi scosse telluriche che stanno

sinistrando il nostro mondo. Se se ne

capisce la dinamica, di queste scosse

telluriche, magari si possono trovare anche

delle risposte politiche.



Introduzione. Arriviamo ora all’ultimo

incontro del ciclo che abbiamo intitolato

Una congiuntura di guerra, ciclo di

seminari che abbiamo cominciato

proprio alla fondazione Gramsci il 10

ottobre; purtroppo, il titolo Una

congiuntura di guerra non ha perso

attualità in questi sei mesi. La

congiuntura di guerra si è senz’altro

modificata, per molti versi approfondita, e

nei dieci incontri seminariali che hanno

composto questo ciclo abbiamo cercato,

da un lato, di seguire le metamorfosi della

congiuntura di guerra, con degli

approfondimenti relativi a teatri di guerra

specifici (Gaza, il Sahel…), ma anche con il

tentativo  di  predisporre  degli   strumenti

per comprendere quello che è in gioco

nelle diverse guerre in cui ci troviamo,

nella congiuntura che stiamo vivendo.

Evidentemente per noi il problema è

prima di tutto quello di capire come sia

possibile lottare efficacemente contro la

guerra oggi, e indubbiamente questo è

stato un tema che ha attraversato tutti

gli incontri. Gli incontri si sono svolti in

diversi spazi e luoghi – dall’università al

Cabral, dagli spazi comunali ad un centro

sociale come Ex Centrale – e svolgendosi

in diversi luoghi hanno intercettato diversi

pubblici, e questo è senz’altro un aspetto

positivo nel bilancio che come

organizzatori facciamo di questo ciclo.

Una menzione speciale  va  alla  fondazio-

C
A

P
I

T
O

L
O

 
1

0
C

A
P

I
T

O
L

O
 

1
0

148

Il racconto della guerra
Media,  f inanza  e  scenari  de l la  guerra  -  Parte  I I

16  apr i l e  2025
Interv i s ta  a  Domenico  Quir i co



ne Gramsci, dato che abbiamo

cominciato questo ciclo di seminari in uno

spazio della Fondazione e lo concludiamo

qui, nell’auditorium Biagi, messo

anch’esso a disposizione dalla fondazione. 

Come sapete, abbiamo un ospite di

riguardo, Domenico Quirico, una delle

voci più originali, importanti e limpide che

hanno raccontato e raccontano le guerre

e la congiuntura di guerra. Lo

ringraziamo molto per aver accettato il

nostro invito, passo ora la parola a

Niccolò Cuppini di Into the Black Box, che

condurrà la conversazione.

Niccolò Cuppini. La forma con cui

abbiamo deciso di condurre questo

momento è la forma intervista, una forma

dialogica molto aperta, quindi io porrò a

Domenico alcune domande provando a

lasciare un po’ di tempo per eventuali

domande dal pubblico. Comincio quindi

con la prima domanda: parto da quello

che è uno sguardo privilegiato che ha

Domenico rispetto alla dimensione dei

media. Volevo iniziare a chiedere in che

modo in questo momento il potere

mediale sta raccontando la guerra. Ci

sono molte discussioni intorno a questo

tema, viene portato in luce quanto ci sia

un forte elemento di propaganda di

guerra e narrazione che stimola e

conduce la dimensione sempre più

pervasiva che assume il contesto bellico

nella nostra società; c’è una dimensione

di doppio standard di come la narrazione

bellica attraverso i media assume

standard differenti quando si tratta il

contesto Ucraino o quello di Gaza. Hai

voglia di darci qualche spunto in merito,

anche tenendo conto delle differenze che

possono   esserci   oggi   rispetto   a   come

149

venivano narrati altri tipi di conflitti dieci o

venti anni fa?

Domenico Quirico. La mia risposta è una

domanda: è raccontabile la guerra oggi?

Per i miei parametri di ciò che è il

giornalismo, la risposta è no. Questa è

un’idea mia, non un metodo né un’idea

necessariamente negativa di ciò che fanno

colleghi anche molto più autorevoli di me:

io credo che la guerra, come tutte le

tragedie – e quale è più tragedia della

guerra? – sia raccontabile soltanto se c’è la

assoluta libertà di condividere la

condizione di coloro che la guerra la

vivono. Con questo intendo la possibilità di

andare a vedere – se hai il fegato, se hai

voglia, se hai possibilità, se sei onesto –

tutto quello che accade, senza limitazioni.

Io ho cominciato a fare l’inviato di guerra

con la guerra civile in Mozambico negli

anni ’80 del secolo scorso, ed è passato un

po’ di tempo. Quelle guerre, erano guerre

raccontabili: buona parte erano guerre di

liberazione, di ribelli, di banditi… non

avevano alcun problema a lasciarsi vedere:

non gli interessava nulla, facevano cose

così importanti e tremende che il fatto che

si dicesse bene o male di loro, era l’ultimo

dei problemi. Quelle guerre erano

raccontabili: si poteva andare, unirsi a loro,

guardare, ascoltare – e per me giornalismo

è quello: vedere e ascoltare, trasformare

quello che hai visto e ascoltato in parole, e

io ho sempre fatto esclusivamente questo.

Io sempre fatto questo, giornalismo scritto,

non ho mai avuto una macchina

fotografica e non mi interessa della

cinepresa: io scrivo, ascolto e vedo, e poi

scrivo. Se c’è questa libertà, quello che

scrivi è la descrizione della realtà, e quindi

qualcosa di consustanzialmente onesto. Se

non  c’è  questa   condizione,   tutto  quello



che si produce per me non è giornalismo.

Considero altrimenti ci sia una

menomazione strutturale del mio

mestiere: io non accetto quindi di fare un

patto con nessuno, neanche con i “buoni”,

neanche con "quelli che hanno ragione”,

anche con gli aggrediti. Io non faccio patti,

se posso andare a vedere in modo

totalmente libero – a mio rischio e

pericolo, ovviamente – allora quello per me

è giornalismo; se invece qualcuno mi dà

un pass, e devo scrivere parole monitorate

e mi viene dato un elmetto in testa –

quando il militare non è il mio mestiere –

allora non ci sto. Io sono uno che guarda.

Se le condizioni non ci sono, allora non ci

vado: ritengo che l’unico atto giornalistico

onesto, in questo caso, sia non scrivere.

Perché inevitabilmente tutto ciò che scrivi,

altrimenti, è ciò che ti lasciano vedere –

sulla base di quelli che sono i loro interessi,

anche legittimi eh, perché lì devono

vincere, non stanno giocando.  

    Se vogliamo fare due esempi di quelli

più centrali in questo momento, sono

questi. Parto con il primo, la guerra in

Ucraina. I russi se la raccontano da soli, per

la propria parte; c’è stato un mio collega,

che per una serie di fortunate

combinazioni si è trovato lì, si sono

dimenticati di lui e per un po’ ha visto

tutto quello che succedeva, l’assedio

dell’acciaieria e altre cose… ma poi si sono

accorti di lui e quindi lo hanno cacciato via

– e pure arrestato, prima di cacciarlo.

Quello dei russi quindi è una parte di

racconto che non conosciamo: non

sappiamo niente di quanto è accaduto

dalla parte del fronte russo, nelle trincee

russe: conosciamo la propaganda russa,

conosciamo quello che gli ucraini dicono

avvenga dietro il fronte, ma nessuno lo ha

visto.  Invece, in Ucraina, ci sono più inviati

150

dei giornali che metalmeccanici: questa

gente va lì, compila dei documenti, il

comando ucraino controlla le cose che

sono state scritte sull’Ucraina in

precedenza che a loro non vanno bene

(molti colleghi non hanno avuto il

permesso di andare, infatti), e poi a quel

punto ti portano a vedere la guerra. Ora,

non dico che questo non sia vero, ma è

diverso: non è il mio giornalismo.

Il secondo fronte invece è Gaza. Lì chi c’è

andato? I poveracci che sono rimasti chiusi

dentro Gaza, la maggior parte giornalisti

palestinesi, di cui la maggior parte ahimè è

stato cancellato dalla faccia della terra. E

poi, qualcuno di Al Jazheera, che in ogni

caso è una parte in gioco, non un

osservatore neutro. E poi chi altro c’è? Gli

israeliani. Quindi, quella è un’altra guerra

non raccontata, di fatto.

Arrivo in realtà a fare un terzo esempio

oltre a questi due, prima di fermarmi: parlo

delle guerre del jihadismo – e sento di

poterne parlare visto che sono stato

imprigionato cinque mesi dall’altra parte,

prima di poter tornare, a differenza dei

tanti che non sono tornati mai. L’unico

interesse che hanno i jihadisti per i

giornalisti occidentali è quello di prenderli

e sgozzarli, facendo la loro comunicazione.

Dunque, chi vuole andare a vedere cosa

accade nelle terre del Jihad – adesso molto

più estese di quanto non fossero allora – si

accomoda. Ma quella è un’altra parte del

mondo su cui è scesa l’ombra, il nero, il

silenzio, una parte del mondo di cui non

sappiamo nulla: di quanto avvenuto a

Mosul e Raqqa dal 2014 non sappiamo

niente, è come se fosse successo su Marte,

perché non lo abbiamo visto. Un altro

esempio è la Somalia: nel periodo tra la

guerra dei Signori della guerra e un

periodo  molto  successivo,   e  dell’avvento



delle formazioni islamiste che hanno preso

il controllo della Somalia, non abbiamo

saputo niente. Quando ci siamo

ripresentati ai somali dopo questa

gigantesca parentesi (che è stata anche la

vita di milioni di persone), i somali erano

diventati un’altra cosa. Come sono

cambiate le abitudini religiose, cosa ha

provocato questa trasformazione delle

anime? Non lo sappiamo perché non lo

abbiamo visto.

Dunque, raccontare le guerre è

complicato, molto più complicato di una

volta. In qualche caso, è impossibile

raccontare.

N.C. Da quello che racconti ci si trova

quasi di fronte ad un paradosso, da un

lato c’è una iper-narrazione...

D.Q. ...e quella è la propaganda! E più

avanza la propaganda, più arretra il

giornalismo. La propaganda ha raggiunto

oggi livelli di sofisticazione straordinaria, e

il giornalismo infatti sta perdendo colpi…

Chi li compra più i giornali? E il fatto non è

che la gente non ha tempo, ma perché

non c’è niente di interessante da leggere. I

giornali non rispondono più al racconto

della realtà, e le guerre sono forse

l’esempio più macroscopico di questo

fallimento totale.

N.C. La mia domanda è molto legata a

questo, provando a partire da un’altra

prospettiva. In molti dei tuoi articoli usciti

su La Stampa negli ultimi mesi, un

elemento che mi sembra torni e sia molto

legato a questo, è che fai trasparire come

la guerra vista sul campo sia tutt’altro

rispetto a quella vista attraverso i filtri

(che siano di una telecamera o legati alla

distanza),  e  spesso  riporti questa dimen-

151

sione molto terrena di odori che si

sentono in guerra, di rumori che si

sentono in guerra, e questo è un tratto

che a me ha colpito molto della tua

scrittura. Vorrei chiederti se ti va di dire

qualche battuta su questo: la guerra vista

attraverso il media è qualcosa che

sembra lontano, legato anche a

dimensioni di gameificazione e così via,

ma non è la realtà della guerra…

D.Q. Sai qual è il problema? Che coloro

che conducono le scelte politiche e militari

– in un contesto in cui mi sembra che la

guerra si possa unicamente ingrandire –

sono persone che non sanno che cosa sia.

Io pongo sempre questo piccola ed

elementare proposta: venite con me, vi

porto su un campo di battaglia dopo che

l’artiglieria ha smesso di tuonare – e quindi

comunque salvandovi dalla possibilità di

essere voi stessi ridotti in briciole. Venite a

vedere i morti, aspirate l’odore dei morti,

guardate gli occhi dei morti, le mani che

prima di esalare l’ultimo respiro si sono

piantate nella terra, a cercare l’ultimo

contatto con qualcosa di vivo. E gli occhi,

aperti, spalancati, i corpi sbriciolati. Quella,

è la guerra. È violenza legittimata, resa non

soltanto possibile e lecita, ma meritoria:

uccidere come fatto lecito, insieme a tutto

ciò che è ammesso e concesso, stuprare,

rubare, distruggere, ammazzare. La guerra

è quello. Poi io apro la televisione e vedo

dei tizi – che hanno studiato nelle grandi

università e ne sanno tanto – che parlano

di combattere, di riarmare, di resistere, di

carri armati e aerei… Venite a vedere i

morti. Vomitate con me, davanti allo

spettacolo di un palazzo sbriciolato e

crollato, con la gente che tenta di tirare

fuori quello che è rimasto, le braccia, le

mani, i pezzi di corpi da ricomporre. Venite

 



a vedere. Poi sono curioso di sapere se

tornereste in televisione a dire che

“abbiamo bisogno di trecento carri

armati”… Se ci andate, mi inchino alla

vostra coerenza bestiale. Ma quella è la

guerra. La guerra la puoi raccontare solo se

l’hai vista, rischiando di morire all’interno

di quella vicenda umana: allora sei

legittimato a dirlo, a parlarne. Altrimenti

stai zitto. Perché non ne hai la minima

idea, hai visto dei film, hai letto dei libri… È

la cattività della guerra che ti porti dietro:

uno che ha vissuto una guerra, ad esempio

una guerra urbana, o una battaglia

campale, se la porta dietro per tutta la vita,

come se l’avesse asciugata dentro di sé.

Quella è la guerra: se poi vuoi farla lo

stesso, avanti tutta… ma prima ti serve la

gente da fare ammazzare. Perché la

vecchia idea che la guerra sia tutta una

cosa tecnologica, del drone e del super

drone… sono tutte balle. La guerra è uomini

contro uomini. Gente sgozzata. Sangue

che sgorga. Io racconto quello che vedo: se

resistete cinque minuti dentro un campo

di battaglia, allora chapeau…

Questo è un mondo orribile, orribile.

Sembra che chi prende le decisioni sia

guidata dal dio Anubi, quello con la testa

di sciacallo che accompagnava i morti

nell’aldilà. Questo mi indigna: questa è la

mia generazione, cresciuti sull’idea del

disarmo, che a poco a poco, lentamente, si

sarebbe masticato quell’enorme quantita-

tivo di armi e saremmo arrivati in un

mondo in cui non ce n’erano più. Solo

qualche piccola guerra ma in via di

estinzione: oggi ci sono dei discorsi che

sembrano quelli di Corradini nel 1914. La

guerra come “grande igiene del mondo”, la

guerra per ripulire il mondo dai cattivi (e si

tratta sempre di cattivi che abbiamo

stabilito   noi).    Con   l’estetica   del   carro

152

armato. Siamo nel terzo millennio e siamo

ancora fermi alla descrizione omerica delle

battaglie sotto Ilio, nel massacro continuo

dal primo verso fino all’ultimo…

Complimenti, ma non è il mio.

N.C. È già uscito in diverse considerazioni

che proponevi, ma ti chiedo un

approfondimento. La macrodomanda

sarebbe: perché la guerra? Dai tuoi scritti

emerge spesso il tema del profitto, che lo

spiega come vettore, elemento

economico di traino della dimensione

della guerra… Da ReArm Europe che citavi

alla dimensione di come nell’industria ci

sia una tensione a ritornare verso le armi…

D.Q. Dico una banalità. La guerra

permanente, la guerra grossa – non le

“guerricciole” del periodo della

americanizzazione del mondo, che

qualcuno chiama “globalizzazione” – è un

affare. Lì, in quelle piccole guerre di

americanizzazione, la guerra non era più

un affare; gli eserciti, anche quelli delle

grandi nazioni, erano in contrazione

numerica, si pensava che bastassero droni

e forze speciali… La guerra grossa, la guerra

in Europa, come quella tra Russia e

Ucraina – tra Russia e NATO – è una guerra

che rende in modo incredibile, è il più

grande affare del terzo millennio, tant’è

che tutte le “ciaccole” sul green sono state

buttate dalla finestra in un attimo. Ora

l’affare è costruire carri armati, costruire

proiettili, costruire aerei. La riconversione

all’economia di guerra, e l’ha detto anche

l’Unione Europea: bisogna che ci

prepariamo, svelti, perché siamo indietro,

dobbiamo fabbricare, dobbiamo convertire

le fabbrichette che facevano le

automobiline, dobbiamo riconvertirle e

fare  altro.   Il  problema   è  che   l’industria



bellica richiama un concetto

cronologicamente molto vecchio, che è

quello del complesso militare-industriale,

che è una frase coniata da uno che di

guerra se ne intendeva (e non era

sicuramente un pacifista), Eisenhower, che

ha creato l’esercito più potente della

storia. E quando lui ha lasciato la

presidenza degli Stati Uniti, ha mandato

un messaggio al Congresso; lui, che era

generale, ha detto “stiamo attenti, perché

coniando questa parola – il complesso

militare-industriale – essa sta diventando

così potente che condiziona e determina

le nostre scelte politiche”.  Oggi il

complesso militare-industriale ha un terzo

addendo, che forse all’epoca era sfuggito

ad Eisenhower, che è quello finanziario.

L’industria bellica, al contrario della

produzione di lavatrici, richiede enormi

investimenti iniziali: bisogna progettare le

armi, produrre i prototipi, sperimentarle,

vedere se funzionano, rifarle se non

funzionano, metterle sul terreno,

addestrare gli uomini che le devono

guidare… insomma, ci va un investimento

che dura almeno dieci anni, altrimenti

diventa una fregatura: se prima di dieci

anni la guerra finisce, chi li compra poi

quei carri armati? Che cosa ce ne si fa di

munizioni, bombe, aeroplani? Quelli che

richiedono una guerra permanente e

lunga, sono quelli che investono su questa

voce dell’economia. Oggi il complesso

industriale-militare-finanziario è quello

che guida la guerra; i politici sono

semplicemente dei commessi viaggiatori

del grande capitale finanziario industriale

internazionale che ha visto nella guerra –

una guerra lunga, una guerra di usura, in

cui i materiali vengono continuamente

macinati - un affare. Come la Prima Guerra

Mondiale,   in   cui  il  tema  non  era  tanto

153

quanti uomini avevi da buttare nelle

trincee ma quanti pezzi di artiglieria si

potevano produrre; siamo tornati a quel

sistema lì. È necessario che la guerra al

centro dell’Europa – con tutti gli addendi

in altre parti del mondo – continui, per

almeno dieci, venti, trent’anni. Perché a

quel punto, l’investimento nell’industria

bellica diventa estremamente redditizio. E

il concetto di sicurezza è ridicolo: e queste

aziende sono in crescita pazzesca in borsa.

Poi, la difesa e tutto il resto che si inventa

per giustificare la guerra, sono balle

commissionate a intellettuali e politici, ai

propagandisti: la verità è che c’è chi ha

bisogno che questa guerra esploda, si

allarghi, continui per un periodo di tempo

molto lungo, perché quello consente il

profitto.

Le due guerre mondiali sono state

precedute da due giganteschi riarmi; nel

1998, la Germania del Primo Reich votò in

Parlamento un piano di riarmo di 400

milioni di marchi dell’epoca (molto più

degli 800 milioni di adesso). Questo,

perché la Germania aveva bisogno di

costruire una flotta marina pari a quella

dell’Impero Britannico; nel 1914 iniziava il

più grande massacro della storia. Vent’anni

dopo, Hitler operò nuovamente sul riarmo,

che permise poi la rioccupazione della

Renania. Il riarmo ha portato

immediatamente alla Seconda Guerra

Mondiale: se uno riarma, poi alla guerra ci

va.

N.C. Avrei un’altra domanda dal punto di

vista politico più generale. Uno dei

tentativi di lettura che abbiamo provato a

proporre durante questo ciclo di incontri –

semplif icando molto – è che siamo in un

momento di crisi dell’egemonia

americana,  e  che  questo  è un elemento



che spiega la dimensione di guerra: nel

momento in cui il potere perde la sua

dimensione egemonica e di consenso, ciò

che resta è una dimensione di “puro”

dominio. Dunque, in una tendenza a

prodursi di molteplici polarità nel mondo

(BRICS, Cina, Russia), questo elemento è

capace di spiegare il motivo per cui siamo

di fronte ad una escalation della

dimensione bellica. Già un po’ tu parlavi

del fronte ucraino, dello scontro – fuori

dalle retoriche – tra NATO e Russia… Ora ti

vorrei chiedere di approfondire oltre.

D.Q. L’idea putiniana di aggredire l’Ucraina

sarà nata mentre guardava in televisione la

fuga ridicola degli americani

dall’Afghanistan. Lì gli è venuta l’idea: i

“gendarmi del mondo”, quelli che

“distribuiscono la democrazia” come fosse

formaggio sulla pastasciutta, i “difensori

del tempo”, sono stati per vent’anni in

questo posto, hanno promesso che

avrebbero portato l’Afghanistan dai

talebani al “mondo moderno”, al libero

mercato e alle elezioni… Dopo vent’anni

riconsegnano le chiavi dell’Afghanistan

proprio a quelli a cui le avevano sottratte

vent’anni prima: proprio alla stessa esatta

persona, scappando poi di notte come i

ladri. Con l’enorme potenza militare degli

USA, il fatto che abbandonino della gente

a cui avevano fatto delle promesse perché

non rientrano più negli interessi

americani… è qualcosa che fa pensare. In

Iraq sono scappati, in Afghanistan sono

scappati: vediamo quanto è consistente

questa potenza, sarà stato il pensiero

russo. Si possono anche avere missili,

portaerei e tutto il resto, ma è la possibilità

di usarli la questione, quando la potenza

diventa fatto e non resta solamente cifra.

Dunque  a  quel  punto la Russia ha deciso

154

di colpire, al centro di quella che è stata la

“storia” fino a quel momento: l’Europa.

Vediamo gli americani se punti in un luogo

così centrale cosa fanno: questo è il

meccanismo. E quello che cerca la Russia

(così come anche la Cina) è una

redistribuzione degli equilibri di potere

mondiale: il mondo uscito dall’89 non va

più bene, gli equilibri di potenza del

mondo per queste realtà hanno bisogno di

essere distribuiti su una nuova carta, che

tenga conto del fatto che non ci sono più

solo gli americani. La guerra in Ucraina,

secondo me, finiva dopo due giorni se il

vero interlocutore di Putin, Biden, avesse

proposto di incontrarsi a discutere di come

distribuire la loro potenza nel mondo.

Putin non era interessato a 40km di

Ucraina, ma ad una nuova Yalta: a chi ha

un paese che si estende per 11 fusi orari

diversi, non vedo cosa possa fregare del

Donbas, la questione è diversa e riguarda

proprio la divisione del mondo tra le

potenze.

N.C. Avrei un’ultima domanda, che prova

ad andare verso uno scenario che tu

conosci bene, quello mediorientale.

Quando si guarda la guerra è sempre

diff icile mettersi nel punto di vista

dell’altro: leggevo in questi giorni un

articolo – rispetto alle proposte di portare

le truppe francesi e inglesi come truppe di

garanzia in Ucraina – in cui si proponeva

di mettersi dal punto di vista russo,

facendo l’esempio di come sarebbero

lette delle truppe francesi o inglesi a Gaza

come garanzia rispetto a Israele. Ti volevo

chiedere di proporci qualche spunto su

questo.

 

D.Q. Ti rivolgevi a questa idea di usare

delle  truppe   di   due   ex-potenze   ormai



ridotte ad una dimensione lillipuziana –

quasi ridicolo, neanche è propaganda ma

idiozia proprio. Per quanto riguarda Israele

sarò ancora più rapido: il problema della

coesistenza tra palestinesi e israeliani – che

è il problema – è insolubile. Nelle

condizioni storiche attuali non esiste

alcuna forza militare, politica,

sovranazionale, teologica, ideologica,

culturale, che possa risolvere il problema: è

un problema matematico, non politico. C’è

un solo territorio (neanche enorme), due

popoli che lo vogliono, ed entrambi lo

vogliono tutto: non un pezzo o una parte,

ma tutto, dal fiume al mare. Ci sono poi, in

Israele e tra palestinesi delle minoranze

infinitesimali “illuminate” che sono

disposte ad accettare una vita in comune,

ma sono infinitesimali. Siccome per un

principio matematico due in uno non ce li

puoi mettere, quel problema non sarà mai

risolto. Il mostruoso solco di odio e di

memoria di odio, 76 anni di guerra

permanente, quello è invalicabile. Se parli

con un palestinese e gli chiedi perché

quella terra sia sua, ti risponde indicando

una casa che è quella in cui è nato, un

ulivo che è quello coltivato da suo nonno:

ma dal ’48, queste cose non sono più sue,

perché nel ’48 i palestinesi sono stati resi

profughi, vivendo da allora di carità

internazionale, dal ’48 l’UNRWA è lì

presente. Se si va invece da un israeliano (e

non il prototipo di colono che vota per

Netanyahu e sogna il Terzo Tempio) tirerà

fuori una dichiarazione a 56 firme del ’47 in

cui stava scritto che quello era Israele, con

tanto di cartina. Dopo quello ci sono stati

gli attentati, il terrorismo e così via, e gli

israeliani chi sono? I figli di coloro che

hanno subìto il più grande delitto del ‘900,

l’Olocausto, e quella terra gli è arrivata in

cambio di quello che gli europei gli hanno

155

fatto. Entrambi hanno questa infinita lista

di motivazioni… e dunque è impossibile

risolvere il problema verso una convivenza

tra israeliani e palestinesi, al massimo si

può tornare al 6 ottobre, e cioè

quell’orribile normalità di attentati,

rappresaglie, colonialismo quotidiano: e

con questo tutti noi qui in Europa, noi che

diamo lezioni di etica a tutto il mondo,

siamo convissuti placidamente per 76 anni,

e quello è ciò a cui vogliamo tornare, che

nessuno ci rompa troppo le scatole.

Intervento 1. Gli ebrei hanno incominciato

ad andare in Palestina alla f ine

dell’Ottocento, con il sionismo; ce n’erano

tante. A Gerusalemme ci sono gli arabi

israeliani. Perché Joshua, prima di morire,

disse che lui non parlava più di “due

popoli e due Stati” ma di un solo Stato

con due popoli. L’unica soluzione che

qualcuno sta portando avanti è questa

idea di uno stato federale…

D.Q. Quell’idea di “due popoli e due Stati”

è sempre stata solamente una colossale

mistificazione, non è mai esistita. Ne

continuiamo a parlare perché siamo degli

imbecilli e dei bugiardi: tutti quelli che

continuano a dire che la soluzione è lì sono

o dei bugiardi o degli imbecilli.

Intervento 1. Essendo d’accordo con

quanto detto sulle guerre, chi le conduce

e chi le porta avanti. Vorrei chiedere: ci

sono delle guerre diverse? In questo caso,

per esempio delle guerre etniche, perché

la guerra?

D.Q. Una breve cosa su quanto diceva

all’inizio. L’idea magnifica di uno Stato

federale in cui israeliani e palestinesi

vivono fianco a fianco è  magnifica,  ma  c’è



un piccolo problema (per cui gli israeliani

non accetteranno mai): in un unico Stato,

dovrebbero accettare l’idea che il Primo

Ministro possa essere anche un

palestinese, che il governo sia formato da

ministri palestinesi. Secondo problema:

per fare lo Stato palestinese o l’unico Stato

in cui convivono tutti, bisognerebbe

prendere gli 800mila coloni israeliani e

dire loro che non possono stare dove sono,

perché ci devono stare i palestinesi, e

quindi di sgombrare il campo. Per

costringere questi 800mila armati fino ai

denti, in luoghi barricati e non scelti

casualmente ma per interrompere in

modo geograficamente perfetto la

possibilità che i palestinesi abbiano delle

relazioni tra loro: bisognerebbe togliere

tutto questo. Siccome neanche la

reincarnazione di Ezechiele sarebbe in

grado di convincerli a farlo senza sparargli

addosso, è inutile parlarne in questi

termini. Questo è tragico, ma quello che

noi vogliamo è tornare al 6 ottobre; il tema

è che ai governanti israeliani invece una

soluzione possibile è chiara, ripulire dai

palestinesi Gaza e la Cisgiordania. Nel

momento in cui se ne vanno è perché

sono state create le condizioni di

impossibilità della vita (non c’è acqua, non

ci sono viveri, ci sono bombardamenti

quotidiani, gente sfollata), è perché arriva

la costrizione ad andarsene perché quella

zona va ripulita. Quello che succede è il

riproporsi infinito del ’48, la cacciata

costante: l’idea dei governi israeliani

(anche quelli che esaltiamo come i più

illuminati e pacifici) è sempre stata solo e

unicamente questa. Il Sudafrica

dell’apartheid era questa stessa cosa.

Manodopera a bassissimo costo, che però

non può abitare gli spazi dei coloni, solo in

caso lavorarci,  per  poi  tornare  la  sera nei

156

propri ghetti. Questa è l’idea che gli

israeliani hanno della “convivenza con i

palestinesi”, quello gli va benissimo. L’unica

soluzione possibile sarebbe che entrambi,

nello stesso momento, decidessero di

perdonarsi reciprocamente: un gigantesco

perdono collettivo, che sia contemporaneo

e faccia ripartire la storia dall’anno 0.

Intervento 2. Lei prima diceva che i

giornali non rappresentano più il racconto

della realtà. Io mi chiedevo: quando

l’hanno rappresentato, secondo lei?

Hanno sempre visto il mondo da una

determinata prospettiva, secondo me: ci

sono giornali che guardano con lenti

economiche o politiche, giornali di

partito… Ma in ogni caso una imparzialità

credo che sia impossibile. Siamo noi che,

venendo qui, cerchiamo di scardinare la

propaganda e discernere la realtà,

sapendo che poi sarà il lavoro degli storici

togliere la propaganda dalla realtà. 

D.Q. Io ho una lunga storia personale che

si intreccia con quella dei giornali degli

ultimi 30 anni. Lei ha ragione, il giornale

“indipendente” è una bufala, ma c’è una

piccola differenza a mio parere sostanziale,

che è quella che mi ha fatto decidere di

fare questo mestiere: fino ad un certo

periodo si parla di “racconto della realtà” (e

metto sempre in contrapposizione queste

due parole che vengono utilizzate come

intercambiabili commettendo un grosso

errore, e sono verità e realtà). I giornali

sono stati uccisi dagli editoriali, da gente

che pretendeva di insegnare alla gente

(cosa fare, come votare, come interpretare

la realtà). Poi c’era della gente, tra cui

anche io, che è andata via via

scomparendo. Non so per esperienza

diretta   come   funzioni   su   economia    e



politica interna (per quanto i fogli d’ordine

arrivino adesso e siano sempre arrivati, per

dire cosa dire e non dire), ma sulla politica

estera ho sempre avuto più libertà, forse

perché non fregava niente a nessuno:

l’Italia è un paese provinciale, che non ha

mai avuto una grossa politica estera, ed è

ancora così oggi. Il racconto che facevamo

lì era il racconto della realtà, nel senso che

raccontavamo ciò che potevamo vedere; e

la mia idea del giornalismo è sempre stata

quella di andare in quel posto (con la

gigantesca fortuna di poterci andare) e

raccontare ciò che vedo perché anche chi

legge possa sentire di essere lì, se sono un

buon giornalista chi legge deve sentirsi

come se fosse lì con me, il suono, la

sensazione, la vita e la morte di quanto sta

accadendo. Quello per me è il giornalismo,

quello lombare. C’era una volta, adesso c’è

molto meno. Anche perché costa: non si

tratta solo di prendere un aereo e stare

qualche giorno in un albergo, bisogna

entrare nella guerra, trovare chi ti ci può

portare. E non è facile. Una volta, la

persona, l’amico, che mi stava

accompagnando a Tripoli è morta, ed è

morta perché era lì con me, e di quello io

mi porterò la responsabilità per sempre: e

nessun trucco o ragione mi permetterà di

liquidare la faccenda. Un mio amico è

morto perché io potessi scrivere 80 righe

sul giornale e voi poteste leggerle. Questo

è il giornalismo, tutto il resto è solo fuffa.

N.C. Ti chiederei se hai voglia di dirci

qualcosa sulla Siria, visto quanto successo

e che è un contesto che conosci bene... 

D.Q. In Siria è successa una cosa

storicamente fondamentale. Per la prima

volta il jihadismo ha conquistato la vittoria,

ha  preso  il  potere  in una regione che per

157

l’Islam è fondamentale, Damasco, ma non

lo ha fatto a dispetto dell’Occidente, ma

con il consenso, i sorrisi, le strette di mano

e i soldi dell’Occidente. Quello è il

compimento storico del sogno della guerra

santa, del confronto tra Islam e modernità

Occidentale. Non voglio andare troppo

indietro, ma Bin Laden era là, ha realizzato

l’atto terroristico perfetto sfruttando le

nostre armi, la comunicazione rapidissima,

la globalizzazione delle emozioni, la

perfezione del terrorismo. Poi si è fermato

lì, perché non aveva una organizzazione

così solida, che non fosse di qualche

centinaia di sventurati disposti a farsi

saltare in aria. Il Califfato, molto più che

Bin Laden, ha significato conquista del

territorio, amministrazione dello stesso: il

Califfato era uno Stato, un’economia, un

esercito, riscuoteva le tasse e tutto il resto…

Poi è caduto, si è disperso e liquefatto in

mille posti. Poi è arrivato al-Golani, è uno

che ne ha commesse di tutti i colori; io

sono stato suo prigioniero. Lui è arrivato

alla conquista dello Stato ma è stato molto

più intelligente di quelli che lo hanno

preceduto: se tu ci arrivi parlando di Jihad

e sventolando bandiere nere, poi gli

Occidentali prima o poi ti annientano. Lui

invece è riuscito a conquistare uno Stato,

con piccole modificazioni di immagine,

perché ha capito che noi crediamo a

quello a cui vogliamo credere, siamo fatti

così. Se ci fanno credere ad una cosa che

rientra nei nostri piani e ci fa continuare

serenamente a fare le nostre cose, ci va

benissimo. È tutto a geometria variabile:

Putin è il male assoluto perché dobbiamo

fare la guerra e un sacco di soldi.

Quell’altro no, al-Golani va benissimo, che

rimanga lì, ha promesso che tra 5 anni farà

un’elezione. E noi  siamo  questo,  ce  lo  

facciamo andare bene.




